# ادبیات و شر

(ويراست جديد)

بررسی مضمون شر در آثار امیلی برونته مارسل پروست مارکی دوساد فرانتس کافکا ویلیام بلیک شارل بودلر ژول میشله

نویسنده: ژرژ باتای

مترجم: فرزام کریمی ادبیات و شر

(ويراست جديد)

ژرژ باتای ـ ۱۹۶۲

مترجم: فرزام کریمی ـ ۱۳۶۸

ويراستار: فرزام كريمي

گرافیک:

سال چاپ: ۱۴۰۳

مشخصات ظاهرى:

شابک:

موضوع: فلسفه ادبی، تاریخ و تفسیر نو ـ فرانسه قرن ۲۰ م

ردەبندى كنگرە:

ردەبندى ديويى

كتابشناسي ملي:

تهران

7.74-14.4

## فهرست

| سخنی با مخاطب                                                                            |
|------------------------------------------------------------------------------------------|
| سخن مترجم                                                                                |
| دربارهٔ نویسنده                                                                          |
| نگاهی به مصاحبه رزر بانای                                                                |
| فصل اول/ امیلی برونته/ اروتیسیسم به منزله وجود زندگی تا لحظه مرگ است                     |
| فصل اول/ امیلی برونته/کودکی، علل، شر                                                     |
| فصل اول/ امیلی برونته/ برونته و عصیان                                                    |
| فصل اول/ امیلی برونته/ ادبیات، اختیار و تجربه مرموز                                      |
| فصل اول/ امیلی برونته/ اهمیت شر                                                          |
| فصل دوم/ مارسل پروست/ عشق به حقیقت، عدالت و فهم سوسیالیسم                                |
| فصل دوم/ مارسل پروست/ اخلاق مرتبط با عصیان ارزشهای اخلاقی                                |
| فصل دوم/ مارسل پروست/ لذت بر پایه احساس گناه شهوانی                                      |
| فصل دوم/ مارسل پروست/ عدالت، حقیقت و لذت                                                 |
| ﻓﺼﻞ ﺳﻮﻡ/ ﻣﺎﺭﮐﻰ ﺩﻭﺳﺎﺩ/ ﺳﺎﺩ ﻭ ﺭﻭﺍﻥﭘﺮﻳﺸﻰﻫﺎﻯ ﺑﺎﺳﻴﻠﻰ                                          |
| فصل سوم/ ماركى دوساد/ اراده معطوف به خودتخريبي                                           |
| فصل سوم/ ماركى دوساد/ افكار ساد                                                          |
| فصل سوم/ ماركى دوساد/ شوريدگى صادقانه ساد                                                |
| فصل سوم/ مارکی دوساد/ از عصیان تا گشایش اَگاهی                                           |
| فصل سوم/ ماركى دوساد/ شاعرانگى تقدير ساد                                                 |
| فصل چهارم/ فرانتس كافكا/ آيا كافكا را بايد سوزاند؟                                       |
| فصل چهارم/ فرانتس کافکا/ کافکا، ارض موعود و جامعه انقلابی                                |
| فصل چهارم/ فرانتس کافکا/ کودکی بینقص کافکا                                               |
| فصل چهارم/ فرانتس کافکا/ تاب موقعیت کودکانه                                              |
| فصل چهارم/ فرانتس كافكا/ جهان مسرتبخش كافكا                                              |
| فصل چهارم/ فرانتس کافکا/ نشاط شادمانهٔ کودک در تجلی غایی والای مرگ احیا میشود            |
| فصل چهارم/ فرانتس کافکا/ معنای خصومت کمونیستی                                            |
| فصل چهارم/ فرانتس كافكا/ اما كافكا خود موافق است                                         |
| فصل پنجم/ شارل بودلر/ مردی که تا خویش را محکوم نمی کرد نمی توانست خود را دوست داشته باشد |
| فصل پنجم/ شارل بودلر/ جهان کسل کننده نثر و شعر                                           |
| فصل پنجم/ شارل بودلر/ احساس در شعر نقطه مقابل شعر است                                    |
| فصل پنجم/ شارل بودلر/ بودلر و وضعیت محال                                                 |
| فصل پنجم/ شارل بودلر/ اهمیت تاریخی گلهای شر                                              |
| فصل ششم/ ویلیام بلیک/ زندگی و آثار بلیک                                                  |
| فصل ششہ/ وبلیام بلیک/ حاکمت شعری                                                         |

| فصل ششم/ ویلیام بلیک/ اسطورهشناسی بلیک زیر سایهٔ روانکاوی یونگ       |
|----------------------------------------------------------------------|
| فصل ششم/ ویلیام بلیک/ انعکاس نور شیطانی، پیوند بهشت و جهنم           |
| فصل ششم/ ویلیام بلیک/ بلیک و انقلاب فرانسه                           |
| فصل هفتم/ ژول میشله/ قربانی گری                                      |
| فصل هفتم/ ژول میشله/ خیر، شر، ارزش زندگی میشله                       |
| فصل هشتم/ ژان ژنه/ ژنه و مطالعه سارتر                                |
| فصل هشتم/ ژان ژنه/ سرسپردگی کامل به شر                               |
| فصل هشتم/ ژان ژنه/ حاکمیت (شهریاری) و تقدس شر                        |
| فصل هشتم/ ژان ژنه/ عطفی به خیانت و شرارت                             |
|                                                                      |
| فصل هشتم/ ژان ژنه/ تنگنای عصیان مطلق                                 |
| فصل هشتم/ ژان ژنه/ مصرفگرایی غیرتولیدی و جامعه فئودالی               |
| فصل هشتم/ ژان ژنه/ آزادی و شر                                        |
| فصل هشتم/ ژان ژنه/ ارتباطات صحیح، نفوذناپذیری و حاکمیت               |
| فصل هشتم/ ژان ژنه/ خیانت به حاکمیت (شهریاری)                         |
| فصل نهم/ هر آنچه باید درباره مترجم اشعار باتای (مارک اسپیتزر) بدانید |
| فصل نهم/پیشگفتار مترجم اشعار (مارک اسپیتزر)                          |
| فصل نهم/ اشعار/ دوشيزه                                               |
| فصل نهم/ اشعار/ خنديدن                                               |
| فصل نهم/ اشعار/ دوشيزه                                               |
| فصل نهم/ اشعار/ ديوار                                                |
| فصل نهم/ اشعار/ پنجره                                                |
| فصل نهم/ اشعار/ ژاله                                                 |
| فصل نهم/ اشعار/ دژ                                                   |
| فصل نهم/ اشعار/ بي مفهوم                                             |
| فصل نهم/ اشعار/ فلق                                                  |
| فصل نهم/ اشعار/ نقاب                                                 |
| فصل نهم/ اشعار/ شب سياه                                              |
| فصل نهم/ اشعار/ آهنگ من                                              |
| فصل نهم/ اشعار/ بامداد                                               |
| فصل نهم/ اشعار/ نادیدهانگاری                                         |
| فصل نهم/ اشعار/ خود را در جوار مرگ حفظ می کنم                        |
| فصل نهم/ اشعار/ جامه عرقناك و خونين به تن داشتهام                    |
| فصل نهم/ اشعار/ ژرفای شب                                             |
| فصل نهم/ اشعار/ خود را میان مردگان میافکنم                           |
| فصل نهم/ اشعار/ خدا                                                  |

| ل نهم/ اشعار/ تمام راه بهسوی چکمهٔ خفی در چشمانت | فصا   |
|--------------------------------------------------|-------|
| وشت                                              | ہے رف |

شهریاری یا در سکوت و یا سقوط کرده است، من تنها ساکت هستم، عالم ساکت است

ژرژ باتا<u>ی</u>

#### سخنی کوتاه با مخاطب:

مجموعهای که در پیش روی شما قرار گرفته است اثری به غایت ژرف از فیلسوفی سترگ همچون ژرژ باتای است که این بار نسخه ٔ کامل ادبیات و شر به انضمام اشعار ژرژ باتای در قالب یک مجموعه تقدیم مخاطبان گرامی می گردد و تنها نسخه ٔ کامل و مورد تأیید مترجم اثر نسبت به دیگر نسخ موجود در بازار است که دربردارندهٔ ادبیات و شر ژرژ باتای با ویراست نو بانضمام اشعار ژرژ باتای است، ادبیات و شر اثری بوده که فلسفه ٔ جهان را بهپیش و پس از خویش تقسیم کرده است و فیلسوفی چون باتای در قلب تاریخ فلسفه ٔ فرانسه خوش نشسته است پس بی دلیل نیست که او را هم قامت نیچه پنداشته اند، فیلسوفی سترگ که هر انسانی یارای درک فلسفه ٔ وی را ندارد؛ اما فلسفه روشنایی است که بر تاریخی فائق خواهد آمد و در نهایت آنان که پیروی جهل هستند جایگاهی جز در میان انبوه مدفون شدگان بی نامونشان تاریخ نخواهند داشت.

#### سخن مترجم:

در وهله ٔ نخست بهعنوان دانش آموختهٔ ترجمه و در وهله ٔ دوم بهعنوان کسی که با ترجمه و فضای آثار باتای غریبه نیست باید بگویم در باب ترجمههایی که از باتای صورت گرفته است نگارنده (مترجم) موظف است نکاتی را به مخاطب گوشزد نماید تا مخاطب هر آنچه که تحت عنوان مود روشنفکری توسط هر شخصی ترجمه می گردد را مقدس نپندارند و با هر ترجمه ٞ ضعیفی این تصور بیهوده را نکند که مترجم پیامبر و اثر مقدس است، عدهای که متونی از باتای و سایر فلاسفه را در ایران ترجمه کردهاند دارای تحصیلات آکادمیک در حوزه ٔ ترجمه نبودهاند و از نوع ترجمه ٔ آنها این موضوع هویدا است که آنها از فهم بدیهیات در امر ترجمه عاجز بودهاند، این اتفاق حتی در دنیای ترجمه ٔ ادبی هم بهوفور رخداده است و اوج فاجعه این است که این قبیل اشخاص فاقد سواد آکادمیک در مؤسسات خصوصی مشغول تدریس ترجمه و حتی تدریس فلسفه هستند و گاه سخن پراکنی هایی را انجام می دهند که در هیچ یک از کتب نظری ترجمه وجود ندارد! غرض از تحلیل فوق برداشت با حب و بغض و آلوده به کنایه نیست؛ بلکه حرکت به سمتوسوی شناخت ترجمه بهمنظور بهبود و رفع ضعفها و در راستای بهبود کیفیت ترجمه است، در ابتدا لازم است تا به تشریح کوتاهی در باب انواع ترجمهها و رفع ابهامات در باب انواع ترجمهها بیردازم، آنچه که در طی سالیان اخیر در جامعه ٔ ایرانی به نادرستی جاافتاده است پایین نگاهداشتن سطح جلسات نقد ترجمه در حد ایرادگرفتنهای سطحی در باب سه نوع ترجمه ٔ رایج (کلمهبه کلمه، مفهومی و تحتاللفظی) است، درحالی که هر کدام از انواع این ترجمهها توسط نظریهپردازانی ارائه شده است و اتخاذ هر یک از رویکردها بهخودیخود مانعی ندارد، تنها آنچه که حائز اهمیت است به کار گیری رویکرد مناسب باتوجهبه متن است، نگاه نازل به امر ترجمه سبب بارآوردن مخاطبی شده است که تسلط کافی به زبان فارسی و انگلیسی ندارد و تنها درک مخاطب از امر ترجمه منوط به نامبردن از این سه نوع ترجمه آن هم بدون درک و تحلیل خطبهخط و بدون برخورداری از شناختی جامع است، این اتفاق ماحصل جلسات و محافل بیهوده ادبی و تنبلی مترجمانی است که هنوز بعد از گذر تمام این سالها نتوانستهاند به مخاطبان بفهمانند که زمانی که از علم و آگاهی تخصصی در حوزه ٔ ترجمه برخوردار نیستید پس لطفاً اظهارنظر نکنید، اگر ایرادی به ترجمهای وارد است باید با تجزیهوتحلیل خطبهخط و بیان چرایی صورت گیرد، ویژگی جلسات ناکاراَمد نقد ترجمه تربیت اقلیت عام روشنفکرنماست که در همدستی با سایر روشنفکرنمایان تمایل داشتهاند تا اکثریت را در جهالت اسیر کرده و آنها را در خواب زمستانی نگاه دارند، نظر دادن در باره ترجمه تنها در حيطه أ تخصص منتقد برخوردار از علم و داراي كارنامه در حوزه أ ترجمه و متخصص در امر ترجمه است و لاغير. حال می بایست به تشریح کوتاهی در باب انواع ترجمه ها بپردازم و برای فهم مخاطب عام نیاز است تا با زبانی ساده

## حال میبایست به نسریح توناهی در باب انواع ترجمهها بپردارم و برای فهم محاطب عام نیار است تا با ربانی ساد. به تشریح این موارد بپردازم ترجمه را می توان به سه نوع تقسیمبندی کرد:

#### كلمەنەكلمە:

این نوع از ترجمه بدین معناست که در برابر هر کلمه در زبان مبدأ یک کلمه معادل در زبان مقصد به کار گرفته می شود (کتفورد ۱۹۶۵) معمولاً در ترجمه ٔ اسامی خاص از این نوع ترجمه استفاده می گردد و گرنه بهندرت ممکن است بتوان با استفاده از این نوع ترجمه جملهای را سراسر کلمهبه کلمه ترجمه کرد، چرا؟ به علت آنکه ساخت

دستوری زبانهای مبدأ و مقصد با یکدیگر متفاوت هستند، مثلاً فعل در زبان انگلیسی بعد از فاعل و در زبان فارسی در انتهای جمله میآید، برای درک عمیق تر مطلب به مثال زیر توجه کنید:

#### I think he is clever

اگر این عبارت را بخواهید به شکل کلمهبه کلمه ترجمه کنید باید معادل هر لغت را دریابید:

من = ا

فکر = Think

او (مرد)= he

هست =is

باهوش = Clever

حال ماحصل ترجمه ٔ کلمهبه کلمه این عبارت بدون جابه جایی و رعایت قواعد دستوری در زبان فارسی می شود:

من فكر ميكنم او هست باهوش

عبارت فوق به لحاظ ساخت دستوری زبان فارسی و از نظر معنایی درست است؛ اما باتوجهبه قواعد دستوری رایج در زبان فارسی کاملاً غلط است و ترجمه ٔ درست این عبارت این است:

من فکر میکنم او باهوش است

اکثر ترجمههای کلمهبه کلمه از مشکل فوق برخوردارند بنابراین بههیچوجه ترجمه کلمهبه کلمه ترجمهای مطلوب و قابل اعتماد برای ترجمه نیست که متأسفانه گاهی از مترجمان دارای عدم تحصیلات آکادمیک تعریف و تمجیدهایی از این نوع ترجمه می شنویم که جای تعجب دارد چرا که زمانی که قرار است دست به ترجمه اثری بزنیم نمی توانیم خارج از رویکرد آکادمیک عمل کنیم ماحصل ترجمه کلمهبه کلمه ترجمههایی در حد گوگل ترنسلیت است که نمی تواند ترجمه ای مقبول باشد و خروجی مناسبی نخواهد داشت.

#### تحتاللفظي:

در این مرحله واحد ترجمه عبارت و جمله است و قواعد دستوری زبان مقصد در ترجمه رعایت می شود، در عین حال عبارات و جملاهایی که در متن زبان مبدأ آمدهاند با حفظ معنای تحت اللفظی به عبارات و جملاتی در زبان مقصد تبدیل می شوند، از این نوع ترجمه در اکثر موارد به جز مواردی که جملات و عبارات متن مبدأ نیاز به تطابق یابی دستوری و معنایی نداشته باشد استفاده می گردد، برای درک بهتر این نوع از ترجمه به مثال زیر دقت کنید:

We were all tired

ما همگی خسته بودیم

همان گونه که میبینید هم به لحاظ ساخت دستوری معنا و قواعد دستوری ترجمه فوق کاملاً صحیح و عاری از ایراد است، بهواقع بنا به نظر اکثر نظریهپردازان غالباً برگردانهایی که رنگوبوی ترجمه دارند تحتاللفظی نامیده می شوند و اکثر ترجمههای درست در دو قالب تحتاللفظی و مفهومی صورت می گیرد.

#### مفهومی:

در این مرحله واحد ترجمه دیگر عبارت و جمله نیست بلکه برداشت مفهوم کلی مدنظر است، اما چه زمانی به سراغ ترجمه ٔ مفهومی خواهیم رفت؟ وقتی که در ترجمه ٔ تحتاللفظی جمله یا عبارت در دست ترجمه از لحاظ دستوری و یا از لحاظ معنایی در زبان مقصد نامأنوس یا نامفهوم باشد در این زمان مترجم موظف است با برابریابی دستوری و معنایی که دو ویژگی ترجمه ٔ مفهومی است به سراغ ترجمه ٔ متن رود، برای درک بهتر ترجمه ٔ مفهومی به مثال زیر دقت کنید:

He gave me a nasty look

چپچپ نگاهم کرد

همانگونه که میبینید وقتی عبارت یا جمله ٔ در دست ترجمه نه به معنای تکتک کلماتی که در متن آمده؛ بلکه به مفهوم خاصی بستگی دارد، در این جمله nasty look اصطلاحی به معنای چپچپ نگریستن یا چپچپ نگاه کردن است، بنابراین در ترجمه اصطلاحات و تشبیهات و هر آن چه که به مفهوم خاصی بستگی داشته باشد از این شکل از ترجمه استفاده می کنیم.

در مجموع در بحث ترجمه متون فلسفی بسیار کم از ترجمه کلمهبه کلمه مگر در ترجمه اسامی خاص استفاده می شود و بیشتر از دو ترجمه تحت اللفظی و مفهومی بسته به نوع متن و زبان نویسنده در متون فلسفی و اکثر متن های غیرفلسفی استفاده می گردد بالاخص در باب باتای که فیلسوفی هذیان گو و شاعرماب و درعین حال تحت تأثیر فلسفه هگل قرار داشته است و از زبانی دشوار بهره می گرفت، باتوجهبه توضیحات فوق در باره انواع ترجمه می توان بحث ترجمه متونی که از ژرژ باتای صورت گرفته است را مورد تجزیه و تحلیل عمیق تر قرار دارد تا بتوان بدین واسطه به مخاطب فهماند که نباید به خاطر نام فیلسوفی تصور کنند که مترجم یک متن فلسفی قدسی و غیرقابل نقد است و با خواندن هر جمله نامفهومی این تصور بیهوده به ذهن آنان خطور کند که نثر نویسنده و فیلسوف این گونه بوده است!

عدم حضور دانش آموختگان و متخصصان ترجمه در ترجمه ٔ آثار باتای سبب شده تا عدهای تصور کنند که می توانند با سخنان بی پایه واساس و غیرنظری اذهان پی جویان ادبیات و ترجمه را شستشو دهند، عدم توجه به متن، بی دقتی و برخورد هیجانی در ترجمه نسبت به زبان مبدأ و آنگاه عذر بدتر از گناه آوردن به خاطر بی دقتی های مکرر تنها از عهده ٔ انسانی غیر حرفه ای بر می آید، اگر قرار بر این است که در خواندن ترجمه ٔ پارسی روانی و سهولت را نادیده گرفته و به جای انتقال درست معنا از زبان مبدأ با نثری مواجه شویم که در حال کلی گویی و استفاده از واژگان

دیرهضم است قطعاً برخوردی حرفهای با یک متن نداشته ایم، از جنبه نظری و در علم زبان شناسی دو پارادایم از اهمیت ویژه ای برخوردار است:

۱-پارادایم فرمالیستی ۲-پارادایم عملکردی

پارادایم فرمالیستی همان استفاده از گفتار با زبان سطح بالا است که در ارتباط با پارادایم عملکردی است و رابطه ٔ تنگاتنگی با یکدیگر دارند چرا که در تدوین رابطه، ارتباط میان ساختار و عملکرد نقش مهمی دارد؛ اما باتوجهبه آنچه که گفته شد باید دانست که لزوم به کارگیری این پارادایمها در علم زبانشناسی، مقوله ٔ زبان و از منظر نقد و تجزیهوتحلیل یک متن حائز اهمیت است، نه آنکه مترجم به شکلی خودخوانده تصمیم بگیرد تا به روایت خویش متن را با زبانی دلخواه و بدون توجه به زبان مبدأ ترجمه كند و نام آن را گفتمان مسلط چپ بگذارد و حتی از این موضوع آگاه نباشد که نام این رویه گفتمان نیست؛ بلکه استفاده از پارادایم فرمالیستی است که بیشتر مورداستفادهٔ زبان شناسان و منتقدان برای تجزیهوتحلیل یک متن بر اساس الگوها و مدلهای زبان شناسی بوده است. علاوه بر این باید به این نکته اشاره کرد که نمی توان با پنهان شدن در پشت باتای، ژست فیلسوف بودن گرفت، پنهان شدن در پشت هیچ فیلسوفی از مترجم، فیلسوفی حاذق بار نیاورده است؛ بلکه درونیسازی آنچه که آموختهایم و به کارگیری آن در زندگی شخصی و عمومی ما می تواند از هر شخصی چهرهای متفاوت بسازد، آن کس که بخواهد خویش را فریب دهد و در آینه به خود دروغ بگوید و در جلوی دوربین سیگاری به گوشه ٔ لب گیراند و از تمام تجدد تنها همین امور سطحی را یاد گرفته باشد، دروغگویی است که به دنبال کلاه گذاشتن بر سر مخاطب است و نهتنها باید به دیده ٔ شک به او نگریست؛ بلکه باید به کلیت سیستمی که این چنین انسانی را تربیت کرده شک کرد چرا که اساس چنین جامعهای بر پایه ٔ دروغ، ریا، تزویر و دورویی بنا شده است. جامعهای که در زمان بلوغ به انسان، استقلال فردی و تفکر برهمزدن الگو، ایگو، فرمانده، رهبر را فرانمیدهد و نوجوان را در موقعیتی قرار میدهد که در حرکت به سمت جوانی بهجای ترک عادات غلط (پرستش اسطوره، ایگو، فرمانده، رهبرسازی) با ساختن وجههای قدسی از دیگران پیروی قربانی گری باشد، بی شک چنین جامعهای یک جامعه ٔ عادی نیست، عشاق قربانی گری نخست رویکرد ستایشگرانه را انتخاب می کنند و تا حد ممکن اشخاص را مقدس جلوه می دهند و سپس با تثبیت تقدس و اتخاذ سیستم حذف به دنبال قربانی گری آنچه که خود ساختهاند خواهند رفت، آنها هیچگاه در پی اندیشه ٔ به زیرسؤال بردن اسطوره، ایگو، فرمانده و رهبر نخواهند بود چرا که زیر ساخت فرهنگی و آموزشهای بنیادین آن را از دوران کودکی در کنار آموزشهای روانشناسی و نحوه برخورد با اطرافیان و محیط پیرامونشان فرانگرفتهاند، چنین جامعه و انسانهایی خطرناک خواهند بود، با نگاهی دقیق تر می توان دریافت که آنها به دنبال رهبر برای پیروی از او نمی گردند و یا در پی آن نیستند که بهواسطهٔ رهبر، اندیشه و خواستههای خودشان را پیاده کنند، بلکه أنها به دنبال رهبر برای قربانی گری هستند، أنها برای مواجه نشدن با تفکر نیهیلیستی (تفکر حقیقی) حاضر هستند دیگری را پیشوای خویش جلوه دهند تا در صورت شکست تفکراتشان رهبر را قربانی کنند و در تمام طول زندگی در جدل برای حذف دیگری هستند، هر دو در پی احیای خویش هستند؛ اما هر دوی آنها روزی با نهیلیسم (حقیقت) مواجه خواهند شد و در نهایت چارهای جز پذیرش این حقیقت را نخواهند داشت .فرجام چپها به رهبری مارکس چیزی به جز قربانی کردن مارکس نخواهد بود چرا که تفکر اسطورهساز تفکری منحط و غیرمرتبط

با مناسبات جهان معاصر است، مارکسیستها با اختفای دروغین در آغوش مذهب برای گرفتن رانت بیشتر (آنها به هیچ شکلی از مذهب باور ندارند و انسانهای سودجویی هستند که به هر حربهٔ کثیفی برای اخذ رانت متوسل می شوند) تنها چهرهٔ کثیف خویش را عیان ساختهاند، آنها در چارچوب اندیشه حتی انعطاف و یارای نزدیکی به آن دسته از تفکرات چپ معاصر را هم نداشته که یارای پذیرش اقتصاد بازار آزاد را داشته باشند و تفاوتهای عمدهای میان این گروهک ضدانسانی و ضدایرانی (چپ معاصر ایرانی) و فیلسوفی جنتلمن نظیر ژرژ باتای وجود دارد، کالج سوشیولوژی فرانسه برآمده از سنت دورکیمی است و درعینحال از رویکردی انتقادی نسبت به آن سنت برخوردار است و درعینحال از سوررئالیسم، نیچه، و انسانشناسی ساختارگرا تاثیر پذیرفته است ررویکرد بینارشتهای آنها جامعه شناسی، فلسفه، دینپژوهی، انسانشناسی، روان کاوی و هنر بوده است و آنها به شدت از منطق جزم گرایانه فاصله داشتند و به امر مقدس، آیین، و تجربهی اگزیستانسیال توجه میکردند. آنها میخواستند جامعه را نه تنها از منظر اقتصادی، بلکه از منظر اشتیاق، خشونت، اسطوره و زیباییشناسی درک کنند اما چپ معاصر ایرانی غالباً تکساحتی و محدود به ماتریالیسم تاریخی بهشیوه ی دهه ی شصت میلادی است و با عدم فهم اقتصادی مناسبات تکساحتی و محدود به ماتریالیسم تاریخی بهشیوه ی دهه ی شصت میلادی است و با عدم فهم اقتصادی مناسبات بهان معاصر همچنان در اندیشه ی سادهسازی روابط اجتماعی (طبقه و تولید) است, چپ معاصر ایرانی بی توجه به روان شناسی فرهنگی، آیینها, ادیان و زیباییشناسی اجتماعی (طبقه و تولید) است, و به تکرار الگوهای کهنه روی می آورد و ناتوان در ادغام نظریههای نوین علوم انسانی است.

کالج سوشیولوژی فرانسه امر مقدس 'را حتی در جوامع سکولار محور تحلیل قرار می دادند، باتای «تجربه درونی» و «اسراف  $^{7}$ » را از نیروهای حیاتی تمدن می دانست. نقد عقلانیت در نزد آنان ابزاری مدرن همراه با درک شور، ترس، و جذبهٔ جمعی را به همراه دارد؛ اما چپ واپس گرای ایرانی معمولاً دین و امر مقدس را صرفاً «ابزار طبقات حاکم» می داند و از تحلیل لایههای روانی، نمادین و اسطورهای آن غافل است و تنها در حکم گدایی که کاسهٔ گدایی به دست گرفته است (سیستمهای چپگرا همواره مردم را به گدایی از دولت عادت می دهند و سیستم چپ ایرانی هم از این قاعده مستثنی نبوده است) با اختفا در پشت نقاب دین (سوء استفاده) در پی اداواطوار در جهت گرفتن رانت بیشتر و اخاذی است، آنها با حذف یا نادیده گرفتن ریشه های فرهنگی – دینی مردم در پی قطع ارتباط با روان جمعی هستند.

کالج سوشیولوژی فرانسه خشونت را واقعیتی اجتنابناپذیر در حیات جمعی می دید که می تواند در عین ویرانگری مولد هم باشد. اعضای کالج از آیینهای قربانی گری، جنگ و جشن به عنوان اشکال سازمان یافتهٔ خشونت سخن می گفتند. آنها قدرت را نه تنها از منظر اقتصادی و سیاسی، بلکه به عنوان نیروی نمادین و آیینی تحلیل می کردند؛ اما چپ ایرانی خشونت را عموماً از منظر «سرکوب طبقاتی» می بیند و کمتر به ابعاد فرهنگی و زیبایی شناختی قدرت می پردازد، تحلیل قدرت در نزد چپ ایرانی اغلب مکانیکی و خطی است.

کالج سوشیولوژی فرانسه در عین آنکه منتقد مدرنیته است، اما با گفتوگو و همزیستی با آن؛ از ابزارهای مدرن برای نقد خود مدرنیته هم استفاده می کند، آنها از رویکردی جهانی برخوردار هستند و آگاه به نظریهها و فرهنگهای غیرغربی بوده و در پیوند با ادبیات، شعر و هنر مدرن هستند؛ اما چپ ایرانی شیفتهٔ بی چون و چرای مدلهای غربی

\_

<sup>1</sup> sacré

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> dépense

(مارکسیسم کلاسیک اروپایی) است و از قضا رویکردی ضد غربی دارد و با گسست از فضای اندیشهٔ جهانی امروز؛ معمولاً از تحولات پسامدرن، پسااستعماری، یا حتی از نقدهای معاصر به سرمایهداری بیخبر است، از نگاهچپ ایرانی جهان یک روستای دورافتاده است که نباید از آن فراتر رفت و حتی به فراتر از آن اندیشید، این فرقهٔ ضدایرانی (چپ معاصر ایرانی) چون اجدادشان به خوردن یونجه و علف قناعت کرده بودند و بهخوبی به فرهنگ دهات اُشنایی دارند مردمی بافرهنگ و تمدن کهن با فرهنگی والا را در قرن بیست و یکم دعوت به زندگی سفیهانه میکنند و مردم را با اجداد بیهویت کوتهفکرشان اشتباه گرفتهاند، آنگاه خودشان در پستو مشغول نشخوار غذاهای فرنگی هستند و در بیرون از پستو مردم را از ارتباط با غرب منع می کنند؛ اما در پستوی خودشان رعایت سبک و استایل غربی مانعی ندارد (پارادوکس) ,چپ بودن و ماندن در جهان کنونی نشان از عیوب مغزی افراد دارد، چگونه در جهانی که تمام نشانهها و حتی سادهترین امکانات شما غربی است می توان فریاد مرگ بر اینوان سر داد؟ پس اگر این گونه است به روستاهایتان بازگردید و با کلوخ و گاو و گوسفند به زیست خود ادامه دهید چرا که فرهنگ شهرنشینی معاصر بهدوراز رفتار متحجرانه و غیرعقلانی چپها است، چپها تنها شعار میدهند و در پستوی خویش حتی بهندرت هم نمی توانند بدون سبک و استایل غربی زیست کنند، از قلم در دستهایشان تا شلوار و جامهشان غربی است؛ اما این قشر کودن، جاسوس، کندذهن، مزدور و خائن (چپ ایرانی) به علت آنکه خودشان را فروختهاند با انسانهای کر تفاوتی ندارد، پس باید از کنار مزدوران گذر کرد؛ چون سطح شعورشان منازعه با تمام جهان، قلدری و چریکبازیهای کودکانه و احمقانه است و تصور می کنند؛ چون خودشان از این سطح نازل اندیشه و نگاه برخوردار هستند سایر انسانها هم، هم گناه با آنان هستند و باید این تفکر مخرب را تاب بیاورند! کالج سوشیولوژی فرانسه متشکل از انسانهایی تحصیل کرده و جنتلمن بوده است؛ اما چپ ایرانی متشکل از پیرمردان وایس گرا و زواردررفتهٔ حقیری است که بهجای حل جدول در پارکها و اعلام بازنشستگی در زمان پیری یاد جوانی کردهاند و جز برخوردهای قهراَلود، رادیکال و برخوردهای حامل کینه (نشان از تحمل تحقیر و توهین در دوران کودکی دارد که حال عواقب آن توهینها و تحقیرها خود را بدین شکل بروز داده است و در شکلی ضدانسانی قصد تخلیهٔ آن را بر سر کسانی دیگر دارند) رهاورد دیگری نداشتهاند، ما باید به این نکته توجه کنیم که کالج سوشیولوژی فرانسه را انسانهایی آزاده تشکیل میدادند؛ اما چپ ایرانی را مشتی مزدور و خائن به تمدن کهن پارس تشکیل دادهاند و ازاین رو است که همواره از رویکردی ضدانسانی و ضدمردمی برخوردار هستند چرا که از افشای روابطشان واهمه دارند، زبان نظری کالج سوشیولوژی فرانسه أمیخته با استعاره، شعر و بازیهای فکری است و از ابهام و چندلایگی برای بیان تجربه انسانی استفاده می کردند، اُنها بهجای «قطعیت»، «پرسش گری» و «شوک فکری» را در اولویت خویش قرار می دادند؛ اما زبان چپ ایرانی شعاری، خطابهای و کلیشهای است و پیش فرضهای آنها تغییرناپذیر است و چپ ایرانی فاقد خلاقیت زبانی یا بازی مفهومی است.

#### اقتصاد چپ بر مبنای تحلیل دادهها

باتوجهبه ادعای چپ ایرانی مبنی بر فهم ژرف اقتصاد می توان تحلیل جامعی باتوجهبه آمارهای جهانی نسبت به اقتصاد کشورهای چپگرا و کشورهای راستگرا مطرح ساخت تا اهمیت موضوع برای مخاطب آشکار گردد و از سوی دیگر می توان با کمک تحلیلهای اقتصادی و ارائه ٔ مستندات و شواهد پی به صحتوسقم فهم اقتصادی چپها برد، تخست لازم است تا دسته بندی جامعی از کشورهای دارای دولتهای چپگرا (تا سال ۲۰۲۵) ارائه دهیم، برخی از مهم ترین کشورهای دارای دولتهای چپگرا (تا سال ۲۰۲۵) عبارتاند از:

۱. کوبا – سوسیالیسم مار کسیستی/کمونیستی (حزب کمونیست) ۲. ونزوئلا –جبهه بزرگ میهنی بولیواری (نزدیک به چپ افراطی)۳.نیکاراگوئه – چپ اقتدارگرا (جبهه آزادی بخش ساندینیستا)۴. بولیوی – حزب سوسیالیسم به چپ افراطی) ۵. کلمبیا – گوستاوو پترو (چپ میانه و چپ رادیکال)۶ برزیل – لوئیز ایناسیو لولا داسیلوا (حزب کارگر، چپ میانه) ۷. شیلی – گابریل بوریچ (چپ نوگرای دموکراتیک)۸ مکزیک – کلودیا شینباوم (چپ دموکراتیک) ۹. اسپانیا – تحت رهبری پدرو سانچز با دولت ائتلافی و گرایشهای ایدئولوژیک راست و چپ (پودموس) ۱۰. نروژ – دولت اقلیتی تحت رهبری یونس گار استوره و متشکل از احزاب کارگر (۸۸ کرسی) , محافظه کار (۳۶ کرسی) , حزب چپ سوسیالیستی (۲۸ کرسی) , حزب سیز (۳۷ کرسی) , حزب چپ سوسیالیستی (۲۸ کرسی) , حزب سیخ (۸ کرسی) , حزب لیبرال (۸ کرسی) , حزب سیز (۳ کرسی) و حزب دموکرات مسیحی (۳ کرسی) که در این میان احزاب کارگر و چپ سوسیالیستی با گرایشهای چپ و با مجموع ۶۱ کرسی از بیشترین قدرت در میان احزاب برخوردار هستند. ۱۱. آفریقای جنوبی – به رهبری حزب کنگره ملی آفریقا (با نگرش سوسیالیدموکراتیک لوکتانتریک، یو ام آل، سوسیالیست متحد و حزب کمونیست نبال که اکثر احزاب نامبرده پپ گرایانه دارند ۱۳. چین –حزب کمونیست به رهبری شی جینپینگ با ایدئولوژی مارکسیسم لنینیسم گرایشهای چپ گرایانه دارند ۱۳. چین –حزب کمونیست به رهبری شی جینپینگ با ایدئولوژی مارکسیسم لنینیسم اینینیسم کار کیبیات مارکسیسم لنینیسم و اندیشههای هوشی مین
 ۱۴ کلوثوریهای مارکسیسم لنینیسم و اندیشههای هوشی مین

برخی کشورها نظیر چین و ویتنام در ظاهر چپگرا هستند؛ ولی در عمل اقتصاد بازار را پذیرفتهاند. در کشورهای اروپایی، چپگرایی غالباً در قالب سوسیال دموکراسی است، کشورهایی نظیر ایران یا روسیه ممکن است در شعار چپگرا به نظر برسند؛ اما ساختار آنها بیشتر اقتدارگرا و متکی به اقتصاد دولتی است.

## شاخص ادراک فساد (CPI) و سرانه GPD در کشورهای چپگرا

برای ارزیابی میزان فساد مالی به لحاظ علمی در هر کشوری از شاخص ادراک فساد (CPI) استفاده می کنند، شاخص ادراک فساد (CPI) یک شاخص جهانی است که توسط سازمان Transparency International (شفافیت بینالملل) منتشر می شود. این شاخص میزان فساد ادراک شده در بخش عمومی کشورها را بر اساس نظرسنجیها و ارزیابیهای کارشناسی اندازه گیری می کند.

## نحوه أ امتيازدهي به شاخص ادراك فساد (CPI)

امتیاز CPI وضعیت کلی کشورها از نظر فساد

- ۸۰ تا ۱۰۰ بسیار شفاف و پاک فساد بسیار کم
- ۶۰ تا ۷۹ نسبتاً شفاف فساد کم، سیستم قضایی و نظارتی قوی
- ۴۰ تا ۵۹ دارای سطح متوسط فساد ضعفهایی در مقابله با فساد وجود دارد
- ۲۰ تا ۳۹ بسیار فاسد فساد گسترده در بخشهای دولتی، ضعف قانون مداری
- تا ١٩ فوق|العاده فاسد فساد نهادينه، حكومت ناكاراًمد يا ديكتاتورى، بيقانوني

## سرانه GPD و روش محاسبه ٔ آن

GDP یا Gross Domestic Product به معنی تولید ناخالص داخلی، یکی از مهم ترین شاخصهای اقتصادی برای سنجش میزان فعالیت اقتصادی یک کشور است. این شاخص ارزش نهایی تمام کالاها و خدماتی را که در یک بازه زمانی مشخص (معمولاً یک سال یا یک فصل) در درون مرزهای جغرافیایی یک کشور تولید می شوند، اندازه گیری می کند.

GDP از چهار مؤلفه اصلی تشکیل شده است:

۱. مصرف (Consumption - C): خرید خانوارها برای کالاها و خدمات

۲. سرمایه گذاری (Investment - I): سرمایه گذاری شرکتها در تجهیزات، ساختمانها، و انبارها

۳. مخارج دولت (Government Spending - G): هزینه های دولت برای کالاها و خدمات

۴. صادرات خالص (Net Exports - NX = Exports - Imports): ارزش صادرات منهای واردات

#### فرمول كلى GPD:

$$\{GDP\} = C + I + G + (X - M)$$

C = مصرف

I = سرمایه گذاری

G = مخارج دولتی

X = صادرات

واردات  $\mathbf{M}$ 

# روشهای محاسبه GPD

۱. روش تولید (Output Approach): مجموع ارزش افزوده تمام بخشهای اقتصادی

۲. روش هزينهای (Expenditure Approach): همان فرمول بالاست.

 ۳. روش درآمدی (Income Approach): جمع کل درآمدها (دستمزدها، سودها، اجاره و مالیاتها منهای یارانهها)

## انواع GPD

1. GDP اسمى (Nominal GDP): با قيمتهاى جارى محاسبه مىشود، تورم را در نظر نمى گيرد.

2. GDP واقعی (Real GDP): با قیمتهای ثابت (مثلاً قیمتهای سال پایه) محاسبه میشود و اثر تورم در آن حذف میشود به همین علت مقایسه ٔ دقیق تری بین سالها ارائه میدهد.

# معيار مقايسه: GDP كل يا GDP سرانه؟

GDP كل: قدرت اقتصادى مطلق يك كشور (بهعنوان مثال چين يا ايالات متحده اَمريكا).

سرانه: تقسیم بر جمعیت کشور  $\leftarrow$  برای مقایسه ٔ رفاه عمومی و سطح زندگی مناسب تر است.

#### تفسیر عددی و امتیازدهی:

کشورهایی با GDP سرانه بالا (به عنوان مثال بیش از ۳۰،۰۰۰ دلار)

سطح رفاه بالا، اقتصاد توسعه يافته

کشورهایی با GDP سرانه متوسط (۵٬۰۰۰ تا ۲۰٬۰۰۰ دلار)

اقتصاد درحال توسعه

کشورهایی با GDP سرانه پایین (کمتر از ۵٬۰۰۰ دلار)

اقتصاد ضعیف و رفاه پایین

## شاخص ادراک فساد (CPI) و سرانه GPD در کشورهای چپگرا

| كشور          | CPI(۲+۲۴) شاخص ادراک | سرانه (دلار) GPD |
|---------------|----------------------|------------------|
|               | فساد                 |                  |
| كوبا          | ۴۸                   | ٩۵٠٠             |
| ونزوئلا       | ١٠                   | 17               |
| نيكاراگوئه    | 14                   | Y                |
| بوليوى        | ٣٠                   | ٨٠٠٠             |
| كلمبيا        | ٣٩                   | ١٥٠٠٠            |
| برزيل         | ۳۸                   | ١٧٠٠٠            |
| شیلی          | <i>۶</i> Y           | 70               |
| مکزیک         | 75                   | ۱۸۰۰۰            |
| اسپانیا       | γ.                   | ۳۵۰۰۰            |
| نروژ          | ٨۴                   | ٧۵٠٠٠            |
| آفریقای جنوبی | ۴۳                   | ١٣٠٠٠            |
| نپال          | ٣٣                   | ۴۰۰۰             |
| چین           | 47                   | 7                |
| ويتنام        | ٣٩                   | ١۵٠٠٠            |
| لائوس         | 79                   | ۸۰۰۰             |

#### اقتصاد راست بر مبنای تحلیل دادهها

در ابتدا لازم است تا دستهبندی جامعی از کشورهای دارای دولتهای راستگرا (تا ۲۰۲۵) ارائه دهیم، برخی از مهمترین کشورهای دارای دولتهای راستگرا (تا ۲۰۲۵) عبارتاند از:

۱. ایالات متحده آمریکا – رئیسجمهور دونالد ترامپ (حزب جمهوریخواه) ۲. ایتالیا – نخستوزیر جورجیا ملونی  $^{\circ}$ . مجارستان – نخستوزیر ویکتور اوربان نخستوزیر (حزب فیدز) ۴.آرژانتین – رئیسجمهور خاویر میلی (لیبرتاریان راستگرا) ۱۵.اسرائیل – نخستوزیر بنیامین نتانیاهو (حزب لیکود) ۶. لهستان – رئیسجمهور آندژی دودا (حزب قانون و عدالت) ۷. سوئد – نخستوزیر اولف کریسترسون (حزب میانه و) ۱۸.آلمان – رهبران اپوزیسیون آلیس وایدل فریدریش مرتز (حزب (AfD / CDU / PV) ۱۰.بلژیک – فریدریش مرتز (حزب (AfD / CDU / PV) ۱۰.بلژیک – نخستوزیر بارت د وور (حزب (AfD / N-VA) ۱۰.هلند – رهبر حزب آزادی گرت ویلدرز (PVV) ۱۱.اتریش – رهبر حزب آزادی آزادی گرت ویلدرز (PVV) ۱۱.اتریش – رهبر حزب آزادی اتریش هربرت کیکل (FPÖ) ۱۲.برزیل – رهبر اپوزیسیون راستگرا ژایر بولسونارو ۱۱.سلواکی – نخستوزیر روبرت فیکو (حزب (AfD / EVD) ۱۲.پرتغال – رهبر حزب چگا آندره ونتورا (AfD / EVD) ۱۸.رومانی – شهردار بخارست نیکوشور دان ۱۸.بلغارستان – رهبر حزب «اخلاق، وحدت، شرافت» رادستین واسیلف (AfD / EVD) ۱۸.

## شاخص ادراک فساد (CPI) و سرانه ٔ GPD در کشورهای راستگرا

برای ارزیابی میزان فساد مالی به لحاظ علمی در هر کشوری از شاخص ادراک فساد (CPI) استفاده می کنند، شاخص ادراک فساد (CPI) یک شاخص جهانی است که توسط سازمان Transparency International (شفافیت بینالملل) منتشر می شود. این شاخص میزان فساد ادراک شده در بخش عمومی کشورها را بر اساس نظرسنجی ها و ارزیابی های کارشناسی اندازه گیری می کند.

### نحوه أ امتيازدهي به شاخص ادراك فساد (CPI)

- ۸۰ تا ۱۰۰ بسیار شفاف و یاک فساد بسیار کم
- ۶۰ تا ۷۹ نسبتاً شفاف فساد کم، سیستم قضایی و نظارتی قوی
- ۴۰ تا ۵۹ دارای سطح متوسط فساد ضعفهایی در مقابله با فساد وجود دارد
- ۲۰ تا ۳۹ بسیار فاسد فساد گسترده در بخشهای دولتی، ضعف قانون مداری
- تا ١٩ فوق العاده فاسد فساد نهادينه، حكومت ناكاراًمد يا ديكتاتوري، بيقانوني

GDP یا Gross Domestic Product به معنی تولید ناخالص داخلی، یکی از مهم ترین شاخصهای اقتصادی برای سنجش میزان فعالیت اقتصادی یک کشور است. این شاخص ارزش نهایی تمام کالاها و خدماتی را که در یک بازه زمانی مشخص (معمولاً یک سال یا یک فصل) در درون مرزهای جغرافیایی یک کشور تولید می شوند، اندازه گیری می کند که در بخش پیشین (شاخص ادراک فساد (CPI) و سرانه GPD در کشورهای چپگرا) درباره فرمول کلی، نحوه محاسبه و انواع آن توضیحات مکفی ارائه شده است، اکنون به نمودار GPD و CPI در کشورهای راست گرا دقت کنید:

| کشور                  | (2024) CPIشاخص ادراک | سرانه (دلار) GPD |  |
|-----------------------|----------------------|------------------|--|
|                       | فساد                 |                  |  |
| ايالات متحده أمريكا   | ۶۵                   | ۳۰,۵۱۰           |  |
| ألمان                 | Y۵                   | kNkk             |  |
| ژاپن                  | ۶۹                   | 4118             |  |
| بريتانيا              | Υ\                   | ፖለሞባ             |  |
| فرانسه                | ۶۷                   | ٣٢١١             |  |
| کانادا                | ٧۴                   | 7770             |  |
| استراليا              | YY                   | 1799             |  |
| لهستان                | ۵۳                   | 1                |  |
| مجارستان              | 41                   | ٨٠٠              |  |
| مجارستان<br>جمهوری چک | ۵۶                   | ۴                |  |
| اتریش                 | ۶۷                   | ۵۰۰              |  |
| هلند                  | ΥΛ                   | 1                |  |
| سوئيس                 | ٨١                   | ٨٠٠              |  |
| سوئد                  | ۸۱                   | ۶۰۰              |  |
| فنلاند                | W                    | ۴                |  |
| دانمارک               | ٩٠                   | ۴                |  |

## تحلیل نمودارها، شکست اقتصادی چپ در برابر راست

بر اساس مشاهدات آماری کشورهای راستگرا نظیر ایالات متحده آمریکا، المان و بریتانیا به طور متوسط تولید ناخالص داخلی بالاتری دارند و از منظر شاخص ادراک فساد در موقعیت بسیار بهتری نسبت به کشورهای چپگرا قرار دارند تنها کشور چپگرایی که بر اساس آمارهای اقتصادی عملکرد خوبی در حوزه ٔ رشد اقتصادی و شاخص ادراک فساد تا به امروز داشته کشور اسپانیا است که گرایش سیاسی آنها چپ دموکراتیک است عموماً چپها (بالاخص چپهای اقتدارگرا و رادیکال) بر اساس عملکرد اقتصادی خویش چه در زمینه ٔ تولید ناخالص داخلی و چه در زمینه ٔ شاخص ادراک فساد آمار فاجعهبار و مخربی را از خویش بهجای گذاشتهاند.

## چرا چپها در اتخاذ سیاستهای اقتصادی مناسب و کارآمد شکست میخورند؟

کشورهای چپگرا معمولاً معمولاً بر بازتوزیع ثروت، افزایش مالیات برای ثروتمندان و شرکتهای بزرگ و افزایش هزینههای اجتماعی مانند بهداشت و آموزش تمرکز دارند. این سیاستها در کوتاهمدت می توانند به رفاه عمومی کمک کنند، اما در بلندمدت سبب کاهش سرمایه گذاری خصوصی، فرار سرمایه و فشار تورمی می شود، از سوی دیگر چپگرایان هیچ نوع باوری هم به اقتصاد بازار آزاد ندارند و به کارگیری سیاستهای بازار آزاد را به دلایل زیر مخرب می دانند:

#### ١ - افزایش نابرابری اقتصادی

چپگرایان معتقدند اگر سیاستهای بازار آزاد بدون نظارت کافی اجرا شوند، نابرابری اقتصادی را تشدید می کنند. شرکتهای بزرگ سود بیشتری میبرند، قشر ضعیف جامعه آسیبپذیرتر می شود و امکان دارد که طبقه متوسط دچار روند فرسایشی شود.

به عنوان مثال می توان به ماجرای کشور شیلی پس از خصوصی سازی گسترده در دهه هشتاد میلادی اشاره کرد که این رخداد سبب شد تا دسترسی به آموزش و درمان با نابرابری طبقاتی مواجه شود.

#### ٢. تضعيف خدمات عمومي

چپها بر این باور هستند که سیاستهای بازار آزاد با اولویتدادن به سود، ممکن است باعث کاهش کیفیت یا دسترسی به خدمات عمومی شود. چپها نگران هستند که خصوصی سازی آموزش، بهداشت، آب و برق منجر به محرومیت طبقات پایین از این خدمات شود، به باور آنها، دولت باید در ارائه خدمات اساسی نقش محوری داشته باشد.

#### ٣. سودجويي شركتهاي چندمليتي

سیاستهای بازار آزاد می تواند باعث ورود بی رویه شر کتهای خارجی شود که این موضوع سبب می شود تا منابع طبیعی کشورها استخراج، سودها به خارج از کشور منتقل و کارگران استثمار شوند.

#### ۴. تضعیف حاکمیت دولت

چپها بر این باور هستند که در بازار آزاد، نقش دولت در تنظیم اقتصاد کاهش مییابد، چیزی که چپگرایان بهشدت با آن مخالفاند. آنها بر این باور هستند که دولتها باید برای تحقق عدالت اجتماعی، یارانه بدهند، قیمتها را کنترل کنند و ثروت را بازتوزیع نمایند. آنها از این موضوع واهمه دارند که نهادهای بینالمللی مانند IMF یا بانک جهانی با تحمیل نسخههای بازار آزاد، حاکمیت کشورها را محدود می کنند.

# ۵. ناهماهنگی با ارزشهای اجتماعی چپ، پاسخ منطقی راستها و ذهن توتالیتر چپها

در دیدگاه چپ، بازار آزاد رقابت را جایگزین همبستگی میکند، مروج فردگرایی افراطی است و سرمایه را بالاتر از انسان قرار می دهد. درحالی که راست گرایان در پاسخ به چپها بر این باور هستند که نابرابری لزوماً بد نیست، بلکه نشانه رقابت سالم و پاداش دادن به تلاش و نوآوری است، تمرکز بر رشد کل اقتصاد مهم تر از برابری مطلق است. اگر کیک اقتصاد بزرگ تر شود، حتی قشر فقیر نیز سهم بیشتری خواهند برد. راست گرایان درباره شیاستهای توزیعی بیش از حد (مثل مالیاتهای سنگین) انگیزه کار و تولید را از بین می برند و اقتصاد را کند میکنند.

راست گرایان درباره خدمات عمومی به چپها این گونه پاسخ دادهاند که دولت نه تنها مدیر خوبی نیست؛ بلکه ما با کمک خصوصی سازی خدمات می توانیم باعث افزایش بهرهوری، کاهش فساد، رقابت سالم و در نتیجه ارتقای کیفی خدمات شویم. خدمات دولتی اغلب ناکارآمد، پرهزینه و ضعیف هستند. دولت تنها باید مسئولیت نظارت را به عهده بگیرد نه آنکه همه چیز توسط دولت اداره شود.

دیدگاه راستگرایان درباره شرکتهای چندملیتی مبتنی بر سرمایه گذاری خارجی در جهت رشد و ایجاد اشتغال است به بعزعم راستگرایان با ورود تکنولوژی، سرمایه و فرصتهای شغلی به کشورها وارد می شود، قوانین شفاف و بازار آزاد، سرمایه را جذب می کند و مانع از فساد می شود.

ایجاد فساد ماحصل نبود قانون گذاری درست است و ارتباطی به اصل بازار آزاد ندارد. دولتها باید نقش تسهیل گر را ایفا کنند نه اینکه نقشی مداخله گرانه داشته باشند، چپها بر این باور هستند که دولتهای بزرگ و پرهزینه سبب ایجاد بدهی و فساد میشوند و نوآوری را سرکوب می کنند!

اما بهزعم راستگرایان بازار خودتنظیم گر است و نیازی به مداخله دائمی ندارد. بهترین کار دولت، ایجاد بستر امن حقوقی و اقتصادی برای فعالیتهای آزاد است. راستگرایان بر این باور هستند که بازار آزاد، آزادی فردی را تقویت می کند و این مردم هستند که آزادی انتخاب، سرمایه گذاری و خلاق بودن را دارند و این قبیل از آزادیها از اصول اولیه ٔ دموکراسیهای لیبرال هستند، راستگرایان بر این باور هستند که دولتهای چپگرا اغلب آزادی بیان و انتخاب را به نام "عدالت اجتماعی" محدود می کنند. راست گرایان بازار آزاد را موتور رشد، نوآوری و آزادی می دانند. از نگاه آنها، ترسهای چپگرایان از بازار آزاد برآمده از بدفهمی اقتصاد، ترس از رقابت و حس نوستالژیک برای ایفای نقش پدرانه ٔ دولت است، ازاین رو است که چپگرایان با سرکوب آزادیهای فردی و انکار فردگرایی بر مبنای آمارهای اقتصاد جهانی بالاترین میزان از فساد را در کشورهای خویش دارند (رجوع شود به شاخص ادراک فساد در جدول کشورهای چپگرا) , آنها با تبدیل کشور به جزیرهای کوچک و منزوی تمایل دارند تا هیچ نهاد بین المللی آگاهی از میزان فساد، پولشویی و مافیاسازی در کشورهایشان نداشته باشند، باتوجهبه جامعه ٔ اَماری ارائه شده تنها سه کشور موفق (شیلی، نروژ و اسپانیا) در میان پانزده کشور چپگرا از اقتصادی شفاف برخوردار هستند و دوازده كشور باقيمانده همگي از اقتصادهاي آلوده و غيرشفاف برخوردار هستند، درحالي كه باتوجهبه جامعه أماري ارائه شده درباره هفده کشور راستگرا، سیزده کشور (اَمریکا، اَلمان، بریتانیا، فرانسه، کانادا، ژاپن، استرالیا، اتریش، هلند، سوییس، فنلاند، دانمارک، سوئد) از شاخص ادراک فساد نسبتاً شفاف و بسیار شفاف برخوردار هستند؛ بنابراین چپگرایان در عمل و بر اساس آمارهای مستند اقتصادی جز عدم مدیریت اقتصادی و ناکارآمدی اقتصادی رهاورد دیگری نداشتهاند.

# تفکر چپ، کژفهمی و بدخوانی ژئوپلیتیک (آنچه راست گرایان به آن باور دارند)

درک تحولات سیاسی جهان معاصر بدون شناخت مدلهای فکری سیاستگذاران کلیدی ممکن نیست. در پنجاه سال اخیر، دو نگاه بنیادین در سیاست خارجی ایالات متحده و نظم بینالملل برجسته بودهاند: نگاه واقع گرایانه ٔ هنری کیسینجر و نگاه معامله محور جرد کوشنر <sup>۳</sup>که نقش اساسی را در پنجاه سال اخیر ایفا کردهاند، چپها هرگز نخواستهاند تا به درک این موضوع بیندیشند که مدلهای فکری کیسنجر و کوشنر چارچوب تفکرات پنج دهه ٔ اخیر را شکل دادهاند و همواره این موضوعات بنیادین را با نظریه ٔ توطئه اشتباه گرفتهاند و ازاین حیث دچار عدم درک این مقوله شدهاند، از سوی دیگر علت اصلی عدم اندیشه ٔ آنها به چنین مسائل بنیادینی ریشه در دشمنی با ایالات متحده آمریکا و عدم فهم اقتصادی دارد، عداوتها و دشمنیها در جهان معاصر بر پایه ٔ مناسبات اقتصادی است؛

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Jared Kushner

اما چیها نشان دادهاند که در پی فهم اقتصادی مناسبات معاصر نیستند، همان گونه که امارهای اقتصادی در کشورهای چپگرا نشان میدهد که سطح نازل فهم اقتصادی اُنها در کشوری نظیر پرو فاجعه َ تورم هفت هزاردرصدی را در دورانی رقم زده بود، چپها با احساساتشان دشمنی می کنند درحالی که مناسبات امروزی جهان بر مبنای مدلهای اقتصادی نشان میدهد که دشمنیهایی موفق است که بر پایه و عقلانیت شکل گرفته باشد، ایالات متحده أمريكا با هر شدت و ضعفي بر مبناي أمارهاي اقتصادي جهاني ابرقدرت اقتصادي جهان است پس نمي توان با حداقل امکانات و بدون برخورداری از زیرساختهای بنیادین با ابرقدرت اقتصادی جهان جنگید و برایش خطونشان کشید، جهان امروز و حتی سیاستهای معاصر بر مبنای اقتصاد شکل می گیرد، ما در پوستاندازی سیاسی جهان کنونی شاهد حضور اقتصاددانان بهعنوان مهرههایی مؤثر، قابل|تکا و تصمیم گیرنده برای جهان هستیم، چپها در پی آرمان شهری هستند که هیچگاه نمی توانند به آن دست یابند چرا که دیگر نمی توان با فرمول نگاه مارکسیستی برای جهان نسخه پیچید و روش زیست امروزی در چارچوب فهم مناسبات اقتصادی معاصر جهان است، مدلهای اقتصادی کنونی دیگر متکی به مارکسیسم نیستند و مارکسیسم نظریهای است که یک قرن پیش در جهان به اتمام رسید و این فرمول کهنه دیگر جایی در مناسبات معاصر جهانی ندارد، چپها از درک چنین موضوعی عاجز هستند؛ بنابراین در یک کوچه درجا میزنند و افتضاحات اقتصادی ماحصل عدمپذیرش دگر تفکرات و متعاقباً اتخاذ سیاستهای ناکارآمد اقتصادی است، به آمار GPD و CPI در کشورهای راستگرا و چپگرا دقت کنید، بالاترین میزان شاخص ادراک فساد و GPDهای پایین متعلق به کشورهای چپگرا است چرا که چپها در پی رؤیای آمریکاستیزی با ایجاد فساد افسار گسیخته ممالک را به سمتوسوی ویرانی هدایت می کنند حتی آمارهای اقتصادی به ما نشان میدهد که آن دسته از کشورهای چپگرایی که موفق به حفظ تورم خویش شدهاند نهتنها وضعیت GPD بالایی ندارند؛ بلکه شاخص ادراک فساد آنها نشان از آلودگی و فساد گسترده در آن کشورها دارد (چین . آفریقای جنوبی و کوبا) , بهزعم نگارنده این تحلیلها به معنای تأیید تماموکمال جناح راست نیست؛ اما به معنای آن است که کمال گرایی چپها بر مبنای آمارهای اقتصاد جهانی فجایع اقتصادی را رقم زده است و به لحاظ فرهنگی سانسور، اختناق و خفقان زاییده تفکر چپ است که سخن مخالف با خویش را تاب نمی آورد هر چند که در ممالک راست گرا هم سانسور، خفقان و اختناق در شکلی دیگر به چشم میخورد، مناسبات پنجاه سال اخیر چه در مدل کیسینجری و چه در نگاه کوشنری به ما اثبات کرده است که نه چپ بودن و نه راست بودن مزیت و برتری محسوب نمیشود؛ بلکه جهان در سایه ٔ تصمیمات کیسینجر و کوشنر بدل به جهانی شده است که از یک سو دیکتاتوری سیید (دیکتاتور سازنده) و از دیگر سو توتالیتاریسم را تجربه می کند پس آنچه که نگاه درست اقتصادی به ما خواهد گفت این نکته است که نه چپگرایی و نه راستگرایی بهمنزلهٔ نفی توتالیتاریسم نبوده و نیست؛ بلکه مقوله ازبین رفتن توتالیتاریسم در نزد جوامع گوناگون بدل به امری فرهنگی شده است؛ یعنی تنها بهواسطهٔ فرهنگ می توان توتالیتاریسم را از بین برد و جهان کنونی تنها رنگوبوی اقتصادی معاملاتی دارد (مدل کوشنری) و چنانچه کشوری یا سرزمینی نخواهد که همپای سیاستهای روز اقتصاد جهانی شود منزوی و طرد خواهد شد و اگر اُن کشور به لحاظ ژئوپلیتیک و جغرافیایی نقش تعیین کنندهای را در منطقه ٔ خویش ایفا کند بر مینای طرحهای پشت پرده حذف خواهد شد و حکومتی مطابق با سیاستهای اقتصاد جهانی در آن کشور روی کار خواهد آمد (به رخدادهای سوریه دقت کنید) , عموماً طراحی پشت پرده زمان پر خواهد بود همان گونه که در قبال لیبی شاهد چنین پروژهای بودهایم، مرحله نخست آغاز حرکت چراغ خاموش از سال ۲۰۰۳ بود، زمانی که قذافی برنامه تسلیحات کشتارجمعی

خود را کنار گذاشت و به آمریکا و غرب نزدیک شد؛ اما اسناد و تحلیلهای بریتانیایی و آمریکایی نشان میدهند که از همان زمان، قذافی در لیست سیاه بلندمدت باقیمانده بود .اسناد افشاشده از ویکیلیکس (۲۰۱۰) نشان دادند که دولت آمریکا به شدت نگران قدرتنمایی قذافی در آفریقا، دخالتهایش در سودان، مالی و چاد، و تلاشش برای اتحاد کشورهای آفریقایی با ارز طلا بود .به خصوص پروژه شدینار طلای آفریقایی قذافی، حساسیت آمریکا و فرانسه را بالا برد. اما آغاز جدی پروژه حذف قذافی از دسامبر ۲۰۱۰ تا مارس ۲۰۱۱ رقم خورد، با آغاز بهار عربی و قیام مردم تونس و مصر، سیاست آمریکا و ناتو به "تغییر رژیمها" متمایل شد.

از فوریه ۲۰۱۱، در لیبی اعتراضات علیه قذافی با شدت آغاز شد. فرانسه، بریتانیا و آمریکا با استناد به "اصل مسئولیت برای حمایت (R2P)"، در شورای امنیت سازمان ملل قطعنامه ۱۹۷۳ را تصویب کردند (مارس ۲۰۱۱) که اجازه حمله نظامی برای حمایت از غیرنظامیان را میداد.

در عمل، این مجوز برای براندازی حکومت قذافی استفاده شد نه آنکه تنها برای محافظت از جان مردم باشد، در مارس ۲۰۱۱، حملات هوایی ناتو علیه مواضع نظامی قذافی آغاز شد .سازمان سیا، MI6و نیروهای ویژه فرانسه مخفیانه با شورشیان بنغازی همکاری اطلاعاتی و نظامی داشتند .پس از ماهها درگیری، قذافی در اکتبر ۲۰۱۱ کشته شد .طول مدت پروژه از فوریه ۲۰۱۱ تا اکتبر ۲۰۱۱ به مدت هشت ماه به طول انجامید؛ اما طراحی مقدماتی آن از سال ۲۰۰۹—۲۰۱۰ در حال شکل گیری بود. در همان زمان کیسنجر انتقاداتی را هم به دولت آمریکا وارد کرد و عنوان کرد که اگر مبنا بر حذف قذافی بود باید پیش از حذف وی درباره ٔ جایگزین وی اندیشیده می شد و ازاین رو کیسنجر مخالف طرح حذف بدون جایگزین بود چرا که آن را مسبب بی ثباتی می دانست هر چند که انقلابها توسط نظریه پردازانی نظیر کیسنجر و کوشنر رقم نمی خورد؛ اما کنترل و مدیریت کشورهای جهان و اتخاذ سیاستها مستقیماً و بر مبنای تفکرات آنها شکل می گیرد، درک تحولات سیاسی جهان امروز، بدون شناخت مدلهای فکری سیاست گذاران کلیدی ممکن نیست. در پنجاه سال اخیر، دو نگاه بنیادین یعنی نگاه واقع گرایانه ٔ هنری کیسینجر و سیاست گذاران کلیدی ممکن نیست. در پنجاه سال اخیر، دو نگاه بنیادین یعنی نگاه واقع گرایانه ٔ هنری کیسینجر و نگاه معامله محور جرد کوشنر در سیاست خارجی ایالات متحده و نظم بینالملل برجسته بودهاند، تحلیل تطبیقی این دو مدل، سیر تطور فکری دیپلماسی آمریکا به عنوان ابرقدرت اقتصادی جهان را بررسی می کند.

# هنری کیسینجر: معماری ثبات از طریق موازنه قوا

کیسینجر از اواخر دهه ۱۹۶۰ با نظریههایی برگرفته از مکتب واقع گرایی کلاسیک، سیاست خارجی ایالات متحده را شکل داد. او بر اساس منافع ملی، توازن قوا، و دیپلماسی پیچیده، به دنبال حفظ نظم جهانی بود. نگاه او تحت تأثیر تجربههای تاریخی اروپا در قرن نوزدهم، بهویژه کنگره وین و بازی بزرگ، شکل گرفته بود. وی دیپلمات، استراتژیست و مشاور امنیت ملی و وزیر امور خارجه آمریکا در دهههای ۱۹۶۰ و ۱۹۷۰ و از بنیان گذاران مکتب "واقع گرایی سیاسی" (Realpolitik) در سیاست خارجی آمریکا بود.

از جمله مهم ترین اقدامات وی می توان به پایان جنگ ویتنام (اما با هزینه سنگین) ,مذاکرات محرمانه با ویتنام شمالی، امضای قرارداد ۱۹۷۳ پاریس (منجر به آتش بس) ,بمباران سنگین کامبوج و لائوس، سیاست «باز کردن درهای چین» و نزدیکی چین و آمریکا در دوران جنگ سرد اشاره کرد که این اقدام باعث شکاف بین چین و شوروی

شد و قدرت آمریکا را افزایش داد. او با کشورهای عربی و اسرائیل سیاست متعادل سازی را پیش برد و پس از جنگ ۱۹۷۳ اعراب و اسرائیل، نقش میانجی را بازی کرد (توافقات کمپ دیوید بعد از آن زمینه سازی شد). او در کودتای شیلی (۱۹۷۳) از پینوشه علیه دولت چپگرای آلنده حمایت کرد. وی همچنین در آرژانتین، اندونزی و پاکستان اغلب از دیکتاتورها حمایت می کرد البته به شرط آنکه منافع آمریکا حفظ شود.

#### جرد کوشنر: مهندسی دیپلماسی با مدل شبکهای و شخصی

جرد کوشنر با ورود به سیاست خارجی از مسیر غیررسمی و غیردیپلماتیک، نماینده یک مدل پسا ایدئولوژیک شد. او در طراحی توافقهای ابراهیم و «معامله قرن» نقش کلیدی داشت. دیپلماسی او بیشتر بر مبنای روابط شخصی، نفوذ مالی، و مدلهای مدیریت پروژهای استوار است. این مدل، با ظهور پلتفرمهای تکنولوژیک و سرمایهسالاری جهانی، همخوانی کامل دارد. وی مشاور ارشد ریاستجمهوری و مسئول ویژه در پروندههای خاورمیانه، اصلاحات اقتصادی و پروژه صلح اسرائیل – فلسطین است، از جمله مهم ترین اقدامات وی می توان به نقش وی در معامله قرن و سیاست خاورمیانه اشاره کرد، کوشنر طراح اصلی طرح صلح اسرائیل –فلسطین بود که با عنوان «معامله قرن» مطرح شد.

این طرح به فلسطینیها وعده سرمایه گذاری اقتصادی داد، اما حق بازگشت آوارگان و تشکیل کشور مستقل فلسطینی را حذف کرد که همین طرح مورد تحسین اسرائیل و رد فلسطینیها و بسیاری از کشورهای عرب قرار گرفت.

مهم ترین دستاورد او در سیاست خارجی: عادی سازی روابط بین اسرائیل و کشورهای عربی مانند امارات، بحرین، سودان و مراکش بود و این سلسله توافقها از سال ۲۰۲۰ آغاز شدند و موقعیت ژئوپلیتیک اسرائیل را تقویت کردند. کوشنر تیمی موسوم به "دفتر نوآوری آمریکایی "" را راهاندازی کرد که در تلاش برای مدرن سازی سیستمهای فدرال بود که با موفقیتهای محدودی هم همراه بود. او با بن سلمان (ولیعهد عربستان) ارتباط نزدیکی دارد و گفته می شود با حمایت از عربستان در موضوع قتل خاشقچی نقش مهمی در شکل دهی واکنش دولت آمریکا داشت.

### مقایسه تطبیقی نگاه کیسینجر و کوشنر

#### | جرد کوشنر | هنري کيسينجر تكنوكراسي / معامله محوري واقع گرایی کلاسیک مبناي فكري نفوذ مالی، شبکهسازی توازن قوا، ديپلماسي رسمي ابزار ديپلماسي شخصي نادیده گرفتن موضوعات تاریخی نگرش به خاورمیانه مهار و مدیریت بحرانها نوع ديپلماسي | سادهسازی شده، سریع، قراردادی | چندلایه، دولتی، پیچیده معاملاتي، موقتي 📗 استراتژیک، بلندمدت رابطه با متحدان ابه واسطه اقتصاددانان، اطرافیان قدرت انخبگان رسمی، سیاستمداران نقش شخصی در سیاست

1

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Deal of the Century

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Office of American Innovation

### نظریه پردازان مؤثر بر سیاست خارجی آمریکا در پنجاه سال اخیر

| مدل فکری مسلط                      | ا نظریه پردازان اصلی                                  | دهه         |
|------------------------------------|-------------------------------------------------------|-------------|
| واقع گرایی، مهار شوروی             | هنری کیسینجر، برژینسکی، هانتینگتون                    | 1944        |
| موازنه قوا، ضدكمونيسم              | كيسينجر، نئومحافظه كاران                              | 198+        |
| ليبراليسم، برخورد تمدنها، قدرت نرم | فوكوياما، هانتينگتون، جوزف ناي                        | 199+        |
| مداخله گرایی، واقع گرایی تهاجمی    | نئومحافظه كاران (كيگن، ولفوويتز)، ميرشايمر، والت      | Y * * *     |
|                                    | ۲۰۲۰   زکریا، هاوس، کوشنر، کیسینجر (بهعنوان مشاور غیر |             |
|                                    |                                                       | بازگشت واقع |

در جهانی که میان نظم سنتی وستفالیایی و نظم نوین سرمایهمحور شبکهای در نوسان است، نگاه کیسینجر و کوشنر دو الگوی مکمل و درعین حال متضاد از سیاست جهانی را نشان میدهند. کیسینجر نماینده دیپلماسی مبتنی بر منافع ملی و ساختار قدرت است، درحالی که کوشنر چهره دنیای پسا ایدئولوژیک، معاملاتی و مبتنی بر دسترسی شخصی به قدرت است.

### سیاستهای فرهنگی آلوده به خفقان در جوامع چپ اقتدارگرا

بر اساس میانگین دادههای جهانی از منابعی مثل World Values Survey ،Freedom House و شاخص دموکراسی EIU، میزان آزادیهای سیاسی و فرهنگی در جوامع چپگرا و راستگرا قابل رویت است، به جدول زیر که بر اساس دادههای جهانی از منابعی مثل،Freedom House ,World Values Survey و شاخص دموکراسی EIU برگرفته شده است دقت کنید:

(بیشترین آزادی=۱۰ کمترین=۰)

| نوع جامعه/نوع آزادی | آزاد <i>ی</i> سیاسی | آزاد <i>ی</i> رسانه | آزادی مذهبی | آزادی جنسیتی | آزادی فرهنگی |
|---------------------|---------------------|---------------------|-------------|--------------|--------------|
| چپ دموکراتیک        | ٩                   | ٩                   | ۸,۵         | ۵,۵          | ۵, ۹         |
| (سوسيال دموكرات)    |                     |                     |             |              |              |
| چپ اقتدارگرا        | ۵,۲                 | ۲                   | ٣           | ۶            | ۶,۵          |
| (مارکسیسم           |                     |                     |             |              |              |
| کلاسیک)             |                     |                     |             |              |              |
| راست ليبرال         | ۸,۵                 | ٨                   | ٩           | ٧            | ۶,۵          |
| (محافظه کار         |                     |                     |             |              |              |
| دموکرات)            |                     |                     |             |              |              |
| راست                | ۴                   | ٣,۵                 | ۶           | ۴            | ٣,۵          |
| افراطي/ناسيوناليستي |                     |                     |             |              |              |

### تحلیل نمودار آزادیهای فرهنگی، سیاسی، جنسیتی و...:

بر اساس جدول در کشورهای چپ دموکراتیک (سوسیال دموکراسی) آزادی سیاسی و رسانهای بسیار بالایی وجود دارد که نشان دهنده ٔ حضور واقعی مردم در فرایندهای دموکراتیک و حضور رسانههای مستقل است، در حوزه ٔ آزادی جنسیتی و فرهنگی بالایی را از خود بروز دادهاند و با کمک سکولاریسم به احترام به آزادیهای مذهبی را هم حفظ کردهاند. (نظیر برزیل، کلمبیا و مکزیک)

اما در کشورهای که از حاکمیت چپ اقتدارگرا برخوردار هستند بر اساس جدول آزادی سیاسی و رسانهای: بسیار پایین است؛ و این بدان معنا است که تمرکز قدرت در دست حزب حاکم است و رسانهها تحت کنترل شدید قرار دارند، به علت وجود ایدئولوژی مارکسیستی آزادی مذهبی محدود است و تنها به علت تأکید بر برابری اجتماعی آمار بالاتری از راست افراطی دارند! (نظیر کوبا، ونزوئلا و نیکاراگوئه)

در کشورهایی که از حاکمیت راست لیبرال (محافظه کار دموکرات) برخوردار هستند بر اساس جدول ارائه شده به علت تأکید بر انتخابات آزاد و حق انتخاب آزاد ادیان آزادی سیاسی و مذهبی بالایی در آن کشورها وجود دارد و به علت برخورداری از ارزشهای سنتی آزادی فرهنگی و جنسیتی پایین تری نسبت به چپهای دموکرات دارند؛ اما به علت آنکه تحت تأثیر سرمایه و سیستمهای سرمایه داری هستند از آزادی رسانه ای خوبی برخوردار هستند. (نظیر آلمان، کانادا و استرالیا)

در کشورهایی که از حاکمیت راست افراطی/ ناسیونالیستی برخوردار هستند به علت سانسور و حذف مخالفان آزادی سیاسی و رسانهای پایینی وجود دارد و به علت تأکید بر ارزشهای بومی و رد تنوع فرهنگی آزادیهای فرهنگی و جنسیتی در پایین ترین حد خویش قرار گرفته است و آزادیهای مذهبی در چنین کشورهایی وابسته به دین رسمی آن کشور است. (نظیر ایتالیا، اتریش و مجارستان)

## واکنشهای هیجانی چیهای ایرانی/ عقبماندگی بنیادین از آغاز تاکنون

## زمینه تاریخی

## قطع ارتباط با سنت نظری مارکسیستی اصیل:

از دهه ۱۳۶۰ به بعد، بسیاری از گروههای چپ یا نابود و یا به حاشیه رانده شدند و یا مجبور به مهاجرت شدند. این عامل باعث شد که نسل بعدی چپها در ایران دسترسی کمتری به آموزش نظاممند در سنت مارکسیسم (از مارکس تا گرامشی، لوکزامبورگ، آلتوسر) داشته باشند. از سویی دیگر بسیارانی از آنها از طریق جزوهها، کانالها یا روایتهای غیرآکادمیک و نه از طریق مطالعه متون اصلی یا دانشگاهی با چپ آشنا شدند؛ بنابراین به همین علت است که در قرن بیست و یکم باید هنوز به این فرقه میرآکادمیک و پوپولیست، آگاهی حقیقی را گوشزد کرد و اکثریت آنها از فهم و درک مسائل بنیادین عاجز هستند و در جهانی دیگر زیست میکنند که هیچ ارتباطی با زیست روزمره مردم عادی ندارد.

\_\_\_

## ۲. زمینه ٔ اجتماعی – فرهنگی

چپ ایرانی امروز بیشتر در لایههای کارگری شهری غیر سازمانیافته یا حتی در لایههای روستایی شکل گرفته است، درحالی که چپ اروپایی یا آمریکای لاتین معمولاً با طبقه کارگر صنعتی و جنبشهای دانشگاهی پیوند قوی داشتهاند. زمانی که نظریات جدی جایگاهی در میان چپ ایرانی ندارد، فضای فکری آنها با شعارهای احساسی، کلیشههای ضدسرمایهداری، و روایتهای نیمه سیاسی – نیمه اخلاقی که بیشتر متکی به هیجان است تا اینکه مبتنی بر تحلیل ساختاری باشد آمیخته می شود. اتفاقی که در چپ معاصر ایرانی رخداده است و بدل به تأکید و پافشاری بر حماقت و سقوط آنها شده است. – –

#### ۳. روان شناسی سیاسی

#### هویتسازی اورژانسی:

در غیاب مطالعه ٔ ژرف، فرد با چند شعار یا موضع گیری ضد سیستم خود را «چپ» مینامد. این هویت اورژانسی اما شکننده، باعث سطحی گرایی میشود.

#### اثر اتاق يژواک (Echo Chamber):

در شبکههای اجتماعی، چپ ایرانی بیشتر با همفکران سطحی خود حرف میزند و کمتر با منتقدان یا با متون دشوار روبهرو می شود همین عامل باعث می شود تا باورهای آنان تصفیه و پالایش فکری نشود. از سوی دیگر آنان مدعی هستند که در تقابل با مخالفان خویش برخوردی رادیکال با آنها صورت می گیرد که ریشه و اصلی آن به عدم دیالکتیک، عدم انعطاف و رویکرد ترور شخصیتی لنینی چپها باز می گردد، آنها در دورانی از روشهای فوق برای تحقیر و توهین به مردم استفاده کردند و در مقابل به علت برخورداری از سواد سطحی و عدم درک ژرف مباحث و حتی چیرگی پوپولیسم روستایی در میان آنها از فهم و شعور بالایی هم برخوردار نیستند پس از قدرت درک این موضوع هم عاجز هستند که هر برخورد غیر دیالکتیک، غیرمنعطف و تهی از فرهنگ و شعور که آمیخته با دخالت در حریم شخصی افراد و تعیین تکلیف برای آنها است اثری معکوس را به همراه دارد، چپهای ایرانی یارای مدیریت خویش را ندارند آنگاه با این سطح نازل از فهم و دانش آکادمیک و برخورد سطحی با مسائل در دورانی قصد داشتند خویش را ندارند آنگاه با این سطح نازل از فهم و دانش آکادمیک و برخورد سطحی با مسائل در دورانی قصد داشتند تا بهجای مردم باشند و سخنگوی مردم شوند و حتی مردم را متهم به نفهمیدن کردند و آنها را وادار به سکوت کردند تا خود بهجای مردم سخن بگویند؛ بنابراین در اتاق پژواک هر رویکرد احمقانه و آنها با پاسخی همراه خواهد بود.

#### ۴. ساختار قدرت

نبود حزب و اتحادیه مانع شکل گیری یک چپ نظری و سازمانیافته میشود پس ماحصل چنین رخدادی این خواهد بود که «چپ ایرانی بودن» به شکل یک پز اخلاقی یا واکنش هیجانی خواهد بود، نه اَنکه از برنامه ٔ عملی – تئوریک برخوردار باشد.

ترکیب فقدان آموزش نظری، قطع ارتباط با منابع اصلی و پایگاه اجتماعی محدود باعث شده تا بخش بزرگی از آنچه امروز به نام «چپ» در ایران میبینیم، نه یک جریان مارکسیستی آگاه و منسجم، بلکه بیشتر یک جریان واکنشی، هیجانی، و گاه سادهلوحانه باشد.

## ریشه ٔ تاریخی «چپ روستایی» در ایران

#### منشأ مشروطه تا دههٔ چهل خورشیدی:

بخشی از جنبشهای عدالتخواهی در ایران از همان ابتدا پایگاهشان در مناطق روستایی یا شهرهای کوچک بود، جایی که زمینداری، فقر شدید و بی سوادی غالب بود. در دهه بیست و سی خورشیدی، حزب توده برنامههای ارضی و حمایت از دهقانان را محور برنامههای خویش ساخت و همین عامل باعث شد تا «چپ بودن» در ذهن بسیاری از روستاییان و حاشیه نشینان، برابر با ضد ارباب بودن و نه لزوماً مارکسیسم تئوریک شود. با کمک اصلاحات ارضی دههٔ چهل خورشیدی این سیاستها دهقانان را به شهر کشاند؛ ولی اغلب بدون مهارت و آموزش نظری وارد شهر شدند و همانها بعدها بخشی از پایگاه اجتماعی نیروهای چپ رادیکال دهه پنجاه خورشیدی شدند.

رفتارهای سبک و کوته فکرانه، دخالت در حریم شخصی افراد، برخوردهای ضد زن، ترور شخصیتی افراد مختلف (بهجای برقراری دیالکتیک و متمدنانه) , زندگی رانتی و همصدایی با جریانات ضدمردمی و ضدایرانی ماحصل ورود همین گروه از دهاتیهای چپگرا است که بافرهنگ کوتوله مابانه به شهر آمدند و فرهنگ کوته فکرانه را نشان افتخار خویش میدانستند و هیچگاه این موضوع را درک نکردند که ورود به شهر باید توام با درک فرهنگ شهری و طی کردن آموزش فرهنگ شهرنشینی باشد، در این میان عدهای از حاشیهنشینان پاپتی هم که در توهم ان به سر می بردند که باید با پایین ترین سطح تحصیلات و علوم آکادمیک و بدون مهارت خاصی آن هم یک شبه و با جایگاه کارگر دارای ثروتی انبوه و هم تراز با سرمایهداران باشند! (در هیچ کجای دنیا چنین چیزی مرسوم نیست و این توهم یک عده بی سواد چپ گرا است؛ چون در هر کجای دنیا شما با برخورداری از تحصیلات نازل و بدون مهارت خاصی در نهایت می توانید از حقوق شهروندی برابری برخوردار باشید نه آنکه از ثروتی برابر با سرمایهداران برخوردار باشید و با شیوهٔ شارلاتانیسم و توسل بهزور و نزاع به سبک راهزنها بخواهید ثروت کسی را مصادره کنید) هم با این جماعت تازه به شهر اَمده همراه شدند تا این دو گروه به شکلی همسو به لیچارگفتن به فرهنگ شهری مشغول شوند و هنوز هم همین فرهنگ پوپولیست روستایی، بهشدت واپس گرا و مرتجع در میان چپها باقی مانده است، شهرنشینی و حتی فرهنگ فاخر بورژوا در حدود درک مشتی پاپتی با مغزهای زنگزده نمی گنجد، با گسترش فرهنگ شهرنشینی از دهههای گذشته تاکنون فرقههای چپ به حاشیه رانده شده و منزوی و طرد شدند,علت انزوا و طرد شدن آنان فرهنگ سطح پایین آنها بوده است, وقتی هنوز چپ پوپولیست روستایی در قرن بیست و یکم نمیتواند برچسب زدن بر روی دیگران و تفکر بی قضاوت را در ذهن خویش پیاده کند این براَمده از همان فرهنگ روستایی است که در آن پدران و مادرانی آموزش ندیده به جای فرادادن فرهنگ احترام به فردیت افراد به فرزندانشان, دخالت کردن و سرک کشیدن را به آنها یاد دادند چرا که زندگی در روستا به مثابه زندگی گروهی و ایلی است و چپ روستایی ایرانی هنوز در همان تفکرات ایلی و فرقه ای بسر میبرد و با ورود به شهر و دهه ها شهرنشینی همان موجودی باقی مانده است که هنوز به ارتجاع و واپسگرایی میبالد و به درک این موضوع دست نیافته است که زندگی شهری اَمیخته با فرهنگ فردی است و نام دیگر شهر , روستا نیست پس نخست فرهنگ شهری را بیاموزید و سپس از دهات به سمت شهر حرکت کنید, متاسفانه این جریان مسموم با ورود به عرصه ی ادبیات,فلسفه, هنر و فرهنگ ایران همان تفکرات نادرست را بازتولید کردند و متحجر بودن( چپ گرایی) و همگام بودن با تفکراتی که انقضایش در یک قرن پیش به پایان رسید( مارکسیسم) را نشان افتخار میدانند!! در حالیکه این نشانی بر تحجر و

عقبماندگی است، متأسفانه در این مسیر اشخاص، گروهها و بخشی از اقشار فرهنگی که حتی مارکس را دقیق و عمیق نخواندهاند به نحوی خواسته/ناخواسته همراه با این جریانات آلوده شدهاند و تصور میکنند مارکسیسم ایدهٔ قرن معاصر است! و رسالت این گروه جاهل، سرکوب صداها و اندیشههای مخالف با آنهاست، این همان شیوهٔ کمونیسم خونخوار و جلاد است که در طول تاریخ آن را در کشورهای مختلف پیاده کرد، حکمرانی سیستم خونخوار استالینستی/لنینی شیوه و مکتبی است که این جماعت خواسته/ناخواسته درگیر آن شدهاند و این قبیل از سیستمها فرجامی جز ویرانی نخواهند داشت تا با درک معنای ویرانی در نزد مردمان یک جامعه سیستمی مبتنی بر ملی گرایی، آزادی و صلح با بشر برقرار شود.

### علل واپس گرایی «چپ روستایی» در ایران

#### قطع پیوند با دانشگاه:

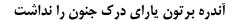
برخلاف فرانسه یا شیلی که چپ دانشگاهی و کارگری صنعتی با هم ترکیب شدند، در ایران پس از انقلاب، چپ آکادمیک مهاجرت کرد؛ بنابراین پایگاه اجتماعی چپها را افرادی کمسواد و بافرهنگ نازل تشکیل دادند پس تفکرات ضدشهری و ضدمردمی ماحصل نگاه همین گروه بوده است که حتی در مواردی مشاهده شده است که زمانی که همین گروه کمسواد/ بیسواد با پز چپ بودن مهاجرت هم کردهاند همچنان حامل همین دست از تفکرات عقبمانده هستند، بهیقین می توان این گروه از چپهای باقی مانده را جاندارانی دانست که علاوه بر آموزش فرهنگ، نیازمند گذراندن جلساتی در نزد روان شناس/ روان پزشک هستند چرا که هنوز در قرن بیست و یکم درک نکردهاند که مسائل فردی اشخاص به آنها ارتباطی ندارد.

### ادغام با سنتهای غیرمارکسیستی:

در روستاها و شهرهای کوچک، چپگرایی اغلب با عناصر فرهنگ سنتی، مذهب، و دشمنی با سرمایهداری به معنای «بازاری» آمیخته شد، نه آنکه با تحلیل طبقاتی مارکسیستی بیان شود، همین وضعیت باعث شده تا «چپ ایرانی» در بخش بزرگی از بدنهاش یک چپ پوپولیستی – دهقانی باشد که بهجای نقد سرمایهداری جهانی، بیشتر بر دشمن محلی (ارباب، بازاری، زمیندار) متمرکز است. بهجای تکیه بر متون نظری، از تجربه زیسته و روایت شفاهی استفاده می کند و بیشتر هیجانی و اخلاقی عمل می کند تا آنکه از ساختار تحلیلی – و مبتنی بر برنامه برخوردار باشد.

چپ ایرانی، در طول تاریخ معاصر ایران، نه تنها نتوانسته گفتمانی نو و پویا ارائه دهد، بلکه با تکرار همان کلیشههای کهنه و سوءتفاهمهای بنیادین، خود را در منجلاب واپسماندگی فکری و عملی فرو برده است. این جریان که به جای انعطاف و همگام بودن با تحولات جهانی، بر ایدئولوژیهای جزم گرایانه اصرار میورزد، خود را از امکان اصلاح و بازاندیشی محروم کرده است. اصلاحناپذیری چپ ایرانی ناشی از دو عامل اساسی است: نخست، تحجر فکری که مانع پذیرش تجربهها و نظریههای جدید میشود و دوم، وابستگی عمیق به سنتهای سیاسی و ایدئولوژیک ایستا که همواره در مقابل نقد و بازنگری مقاومت نشان میدهد. این وضعیت منجر به دور باطلی شده که هرگونه انتقاد را به دشمنی تعبیر می کند و بدین ترتیب، نه تنها از رشد و تحول بازمی ماند، بلکه بسان امروز اعتبار خود را به صورت کامل از دست داده است.

#### درباره ٔ نویسنده:





ژرژ آلبر موریس ویکتور باتای (زاده ۱۰ سپتامبر ۱۸۹۷ – درگذشته ۹ ژوئیه ۱۹۶۲) فیلسوفی فرانسوی با گرایش مارکسیست ضداستالینیسم (دست کم در سالهای ۱۹۳۱–۳۴) که مدتی همکاری فکری با سوررئالیستها داشت، بعدتر از آنها فاصله گرفت و راهش را از آنها جدا کرد. طیف علایق و توجهات او فلسفه، اقتصاد، نظریه ادبی، رمان نویسی، زیبایی شناسی و سیاست را در بر می گیرد. موضوع محوری کار او انهدام سوژه، مرگ خود، نابودی اگو یا براندازی هرگونه تصوری در باب تمامیت، کلیت، یا انسجام در «من» است. متون او قطعهوار، هزارتو گون، شدت مند، هذیانی، رازآلود، غیر تعقل گرا، و در عین حال دشوار هستند. بسیاری فلسفه او را پاسخی در برابر فاشیسم زمانهاش تلقی می کنند: تلاش برای نابودی هر گونه سلسله مراتب بالابه پایین، نابودی هر شکلی از پیشوا، رهبر، رئیس، قانون یا ایده مسلط هنجار گذار همچون خدا است. انتشار مکاتبات جالب توجه کالج سوشیولوژی فرانسه که زیر نظر باتای، کولاکوفسکی، لیریس، مسون، و دوستانشان فعالیت می کردند با مدرسه فرانکفورت در آلمان که زیر نظر آدورنو،

هور کهایمر، و بنیامین فعالیت داشتند نشانگر نقاط نزدیکی و دوری دو اندیشه انتقادی معاصر در رویارویی با یورش فاشیسم به یهنه میدان اجتماعی نیروهاست.

وی از به کارگیری اصطلاح فیلسوف درباره خویش اجتناب می کرد، باتای به همراه برخی از مشهورترین روشنفکران فرانسه از جمله راجر کیووا و پیر کلوسوفسکی و کولاکوفسکی در دوره بین دو جنگ جهانی از بنیان گذاران کالج سوشیولوژی فرانسه بودند. میشل لیریس، الکساندر کوژو و ژان وال نیز برخی دیگر از بنیان گذاران بودند.

باتای در جوانی مجذوب سورئالیسم شد؛ اما پس از مدت کوتاهی با بنیان گذار آن آندره برتون مشاجره پیدا کرد، روح سرکش باتای نتوانست برتون مفلوک را که هنوز در بدیهیات درک روابط انسانی مانده بود و به دنبال منممنم کردنها و انسجامهای بیهوده در من بود را تاب بیاورد و او پس از جداشدن از سوررئالیستها به شکلی مستقل جنبشی به نام «دشمن از درون» را تأسیس کرد و به هدایت آن پرداخت. یکی دیگر از علل نارضایتی از سورئالیسم که منجر به اتحاد اعضای کالج بر علیه برتون شد تمرکز سوررئالیسم بر ناخودآگاه بود که براین اساس فرد را بر جامعه ارجح میدانست و بعد اجتماعی زندگی انسانی را تحتالشعاع قرار میداد، پس از گذر از سورئالیسم، وی درمانهای روان کاوانه را با موفقیتی شگفتانگیز پشت سر گذاشت، آغاز به نوشتن کرد و در نشریات حول موضوعات جامعه شناسی، مذهب و ادبیات به فعالیت پرداخت. او در سال ۱۹۳۴ از همسر اولش، سیلویا ماکله که بازیگر سینما بود جدا شد، ماحصل زندگی وی با سیلویا دختری به نام لورنس بود. سیلویا پس از باتای با روانکاوی ناشناخته به نام ژک لکان که حتی در قرن بیست و یکم هم در فرانسه ناشناخته مانده ازدواج کرد. لکانی که در روانکاوی به جد در زیر سایهٔ فروید قرار دارد و در فلسفه و رویکرد به جد تحت تأثیر نظریات باتای قرار دارد و هدیگاه در طول زیر سایهٔ فروید قرار دارد و در فلسفه و رویکرد به جد تحت تأثیر نظریات باتای قرار دارد و در فلسفه و رویکرد به جد تحت تأثیر نظریات با اسخاص ناشناخته ای چون لکان نداشته رسیت شناخته شود اگرچه که باتای تا پایان عمر فرویدی ماند و رابطهای با اشخاص ناشناختهای چون لکان نداشته است، لکانی که حتی در سخنرانی ای با حضور دریدا و بارت آن قدر خود را در گیر پیچیده سخن راندن و تکرار فروید با ادبیات و واژگانی دیگر کرده بود که حتی دا دبارت محافظه کار را هم در آورده بود!

باتای در سال ۱۹۳۵ به صورتی کاملاً محتاطانه و با رعایت فاصله نسبت به برتون و با همراهیاش گروهی ضد فاشیستی به نام «ضد حمله» را بدعت نهاد. زندگی باتای در فاصلهٔ سالهای ۱۹۲۲ تا ۱۹۴۲ سرشار از فعالیتهای پراکنده و پرفرازونشیب بود. تا زمانی که بیماری گریبانش را نگرفته بود و کارش را مختل نکرده بود، باتای در کتابخانه ملی فرانسه در پاریس کار می کرد. در سال ۱۹۴۶ با دیان دو بوآرنه ازدواج کرد که ماحصل ازدواجش یک دختر بود. در سال ۱۹۴۹ توانست دوباره به کارش در کتابخانهٔ ملی واقع در کارپتناس بازگردد. وی از طریق تفاسیر اومانیستی مهاجر روس الکساندر کوژو نشان داد که تا چه حد زیادی تحت تأثیر هگل قرار دارد اگرچه در اثرش به نام تجربههای درونی نقدهایی را به هگل وارد می سازد، وی همچنین تحت تأثیر آثار زیگموند فروید، مارکس (باوجود تقدهایی که به اقتصاد مارکسیستی داشت)، مارسل موس، مارکی دوساد و فردریش نیچه نیز قرار داشت، باتای در مقالهای به دفاع از نیچه در برابر نازیها پرداخت. اعضای کالج سوشیولوژی که باتای از بدعت گذاران آن به شمار می می رود برای مقابله با این وضعیت بر "جامعه شناسی مقدس" متمرکز شدند که به معنی مطالعه همه وجوه اجتماعی می می در آن تقدس جامعه شناسی آشکار است. این گروه از آثاری در زمینهٔ انسان شناسی هم استفاده کردند که به

فعالیت جوامع بشری یا به فعالیتهای دستهجمعی آنان میپرداخت. کالج سوشیولوژی بهجای اوهام و رؤیاهای فردگرایانه موجود در سورئالیسم با استفاده از تجربیات ناب گروهیشان به جستجو در جوهره بشریت پرداختند.

باتای مؤسس چندین مجله و نویسنده آثار هنری مختلف و فراوانی است: تفاسیر، اشعار و مقالات او درباره موضوعاتی بیشمار (درباره عرفان اقتصاد، شعر، فلسفه، هنر، تن کامگی) است، وی گاهی آثار خود را با نام مستعار چاپ می کرد و برخی از آثار وی نیز ممنوع بودند. او در طول زندگیاش نسبتاً نادیده گرفته شد و توسط معاصرانی چون ژان پل سارتر به عنوان مدافع عرفان مورد اهانت قرار گرفت؛ اما پس از مرگش تأثیر بسزایی بر نویسندگانی چون میشل فوکو، فیلیپ سولرس و ژاک دریدا داشت که همگی با کالج در ارتباط بودند. تأثیر وی بر آثار ژان بودریار و همچنین در نظریههای روانکاوی ژاک لکان محسوس است.

باتای استعداد شگفتانگیزی در مطالعات بین رشته ای داشت و برای خلق اثر خود از روشهای متنوع گفتهان استفاده می کرد. به عنوان مثال، رمان وی به نام «چشم» که با نام مستعار لرد آوچ منتشر شده است، در ابتدا اثری مستهجن تلقی شده بود؛ اما در گذر زمان با کمک تفسیر اثر، عمق فلسفی و عاطفی آن نمایان تر شد، این رمان بر پایه استعارهها بنا شده است که به سازههای فلسفی اثر او از جمله قهقهه، اشک، خلسه، وجد و عشق اشاره دارد. لحن روایتگر و برخی لحظات فلسفی آن، ماهیت داستان چشم را تغییر می دهند و واقعیتی تیره و تار از حقایق تاریخ معاصر را بیان می کنند. باتای فیلسوف بود (اگرچه وی این عنوان را نمی پذیرفت) اما برای بسیاری مانند سارتر، ادعاهای ولسفی او با عرفان آتئیستی هم مرز بود. در طول جنگ جهانی دوم، تحت تأثیر نیچه و تفاسیر کوژو از هگل، او مجموعه «مدخل غیرالهیاتی» را نوشت (عنوانی موازی با کتاب مدخل الهیات اثر توماس آکویناس) که شامل آثار او "تجربه درونی"، "گناهکار" و "درباره نیچه" است. وی پس از جنگ کتاب «سهم نفرین شده» را تألیف و ژورنال "تجربه درونی"، "گناهکار" و "درباره نیچه" است. وی پس از جنگ کتاب «سهم نفرین شده» را تألیف و ژورنال تأثیر گذار کریتیک را نیز تأسیس کرد.

باتای در اواخر دههٔ بیست و سی میلادی ماتریالیسم پایه را بهعنوان تلاشی برای مقابله با ماتریالیسم پایه توسعه داد. باتای استدلال می کند که مفهومی بهعنوان یک ماده فعال پایه وجود دارد که تضاد بین طبقات بالا و پایین را مختل می کند و همه پایهها را بی ثبات می کند. این مفهوم به شکلی مشابه یگانهگرایی خنثی اسپینوزا است که در آن ماده ای وجود دارد که مواد دوگانه ذهن و ماده مطرحشده توسط دکارت را در برمی گیرد؛ اما بااین وجود دارای تعریف دقیقی نیست و به جای عقلانیت در قلمروی تجربه باقی می ماند. ماتریالیسم پایه تأثیر عمده ای بر مفهوم ساختار شکنی دریدا داشت و هر دو در تلاش برای بی ثبات کردن تضادهای فلسفی با استفاده از "اصطلاح سوم" ناپایدار بودند.

برداشت بسیار ویژه باتای از "حاکمیت" (که ممکن است برخی آن را "ضد حاکمیت" بدانند) توسط ژک دریدا، جورجو آگامبن، ژان لوک نانسی و دیگران موردبحث قرار گرفت. برداشت حاکمیت باتای تحت تأثیر کوژو و ژان پل سار تر به معنای واقعی کلمه در "هیچچیز" ریشه دارد. انسان موجودی بدون وجود ثابت است، بنابراین، برای سار تر، آخرین عمل هر فرد عملی هیچانگارانه به معنای نفی وجود است اصطلاحی که سار تر از آن برای بازی با مفهوم هیچچیز استفاده می کند، این اصطلاح با "نیهیلیسم" نیز طنین آوایی دارد.

باتای این مفهوم را در مفهوم حاکمیت خویش اعمال می کند که با وجودنداشتن معانی چندان، در نفی و انکار کردن به بهترین وجه بیان می شود. حاکمیت نوعی آزادی افراطی است؛ مانند نوشیدن بیش از حد و اعمال دیگر که انجام فعالیتهای عادی به منظور رسیدن به هدف را مختل می کند.

اقتصاد عام کتابی است که بین سالهای ۱۹۴۶ تا ۱۹۴۹ توسط باتای نوشته شد. این کتاب در سال ۱۹۹۱ به انگلیسی ترجمه و با عنوان «سهم نفرینشده» منتشر شد. «سهم نفرینشده» نظریه اقتصادی جدیدی را ارائه می کند که باتای آن را "اقتصاد عمومی" می نامد که از دیدگاه اقتصادی "محدود" که در اکثر نظریههای اقتصادی وجود دارد متمایز است.

باتای روشنفکر فرانسوی پساساختارگرایی بود که با جنون بی مثالش بر ظهور اگزیستانسیالیسم مدرن تأثیر گذاشت، همچنین به همراه کوژو، سارتر و موریس بلانشو تلاش کردند تا با نظریههای خود این ایده اگزیستانسیالیستی که بشر در جهان تنها و منزوی است را به چالش بکشند تا با به چالش کشیدن آن بتواند معنای مدنظر خودشان را بسازند. تأثیر این گروه از اندیشمندان بر فرهنگ مدرن و پساساختارگرا غیرقابل انکار است. باتای از جمله اندیشمندانی بود که به هیچچیز رحم نکرد، به لحاظ خط اندیشه، سورئالیسم، فاشیسم، استالینیسم را پس زد تا اثبات کند همچنان استقلال فکری، فارغ از هر خط و مرام و مسلک بودن، ایستادگی بر روی مواضع و در کنار آن سعی و کوشش در جهت ساختن آنچه که بر پایه بنیان فکری خویش بنا نهاده شده است می تواند به هر شکلی ولو در درازمدت جریان ساز شود، حال آن تفکر آمیخته به جنون و یا آمیخته به عصیان باشد، هرچند که علت کم تر دیده شدن باتای بی شک از سویی به اختلافات در مانیفست دوم حلقهٔ سورئالیسم و شخص آندره بر تون بازمی گردد.

در اواخر عمرش به شدت در گیر مشکلات مالی بود تا جایی که در سال ۱۹۶۱ پابلو پیکاسو، ماکس ارنست و خوان میرو برای کمک به او – که اسیر بدهی های بسیار بود – حراجی از آثارشان بر گزار کردند؛ اما یک سال پس از این حراج ژرژ باتای با جهان بدرود گفت.

#### نگاهی به مصاحبه ژرژ باتای درباره ٔ کتاب ادبیات و شر

# ژرژ باتای: ادبیات گناهکار است

باتای در پیشگفتار ادبیات و شر می گوید «ادبیات بی گناه نیست، بلکه گناهکار است و باید بر این خصلت خود صحه گذارد.» در این اثر واژه، بطن و شیطان با تیزنگری ژرفی در آثار چند نویسنده ٔ بزرگ بررسی و وانموده شدهاند. بودلر، بلیک، کافکا، پروست، برونته، دوساد و ... ژرژ باتای، مقالهنویس، نظریهپرداز فلسفه و رمان نویس فرانسوی را گاه «متافیزیسین شر» می نامند. او در موضوعاتی نظیر اروت بسیسم، مرگ، زوال، قدرت و ظرفیت ِ ابتذال تأمل می کرد، او ادبیات سنّتی را برنمی تافت و بر این نکته پافشاری می کرد که هدف نهایی فعالیت روشنفکرانه، هنری، یا مذهبی باید به نیستی کشاندن فرد عقل مدار در عملِ تخطی گر و استعلایی یک جماعت باشد. رولان بارت، ژولیا کریستوا، فیلیپ سولرز شورمندانه درباره ٔ این اثر باتای نوشتهاند. رولان بارت داستان چشم باتای را نیز بهخاطر درآمیختن انحرافات جسمانی (سوماتیک) و متنی بسیار مورد ستایش خویش قرار می داد.

## نخست میخواهم درباره ٔ عنوان کتاب از شما بپرسم. از کدام شر سخن می گویید؟

به باور من دو گونه ٔ متضاد از *شر* وجود دارد. نخست به ضرورت درست انجام شدن فعالیت انسان و به بار آوردن نتایج مطلوب مربوط است و دیگری عبارت است از تخطی عامدانه از برخی تابوهای بنیادین مانند تابوی قتل یا تابوهای حنسی.

یعنی همان که می گویند هم کار شیطانی کن و هم رفتار شیطانی داشته باش؟ اَری

# آیا عنوان کتاب گویای آن است که ادبیات و شر جدایی ناپذیرند؟

آری، من بر این باور هستم، امکان دارد این امر در نگاه اول چندان آشکار نباشد؛ اما به نظر من اگر ادبیات از شر دوری بجوید بی درنگ کسل کننده خواهد شد، امکان دارد این باور عجیب به نظر برسد. بااین وجود معتقد هستم که خیلی زود این امر که ادبیات مجبور است به تشویش بپردازد آشکار خواهد شد؛ چراکه تشویش به علت به خطا رفتن ایجاد می گردد، ابژهای که بی شک به امری شرارتبار مبدل خواهد شد و وقتی خواننده را وادار به دیدن آن می کنید یا دست کم او را با داستانی با پایانی شرارتبار مواجه می سازید (در اینجا منظورم آن چیزی است که رمان ها آن

می پردازند) او در چنین موقعیت ناخوشایندی قرار می گیرد و نتیجهای که حاصل می شود ایجاد تنشی ست که ادبیات را از کسالت بار بودن خارج می کند.

#### یس نویسندهها، یعنی هر نویسنده ٔ خوبی بهواسطه ٔ نوشتن در حال ارتکاب گناه است؟

بیشتر نویسندهها از این امر آگاهی ندارند؛ اما من تصور می کنم که حس گناهگاری عمیقی در ادبیات وجود دارد، نوشتن در نقطه ٔ مقابل کارکردن است، گرچه این سخن ممکن است منطقی به نظر نرسد؛ اما بااین حال همه ٔ کتابهای برجسته در جهان، تلاشهایی در مسیری خلاف کار واقعی هستند.

# می توانید یک یا دو نویسنده را نام ببرید که گناهِ نوشتن را احساس کردهاند، کسانی که فکر کردهاند؛ چون نویسنده هستند یس گناهکارند؟

دو نویسنده از این نظر نمونه هستند که درباره ٔ آنها در کتابم (ادبیات و شر) نوشتهام، بودلر و کافکا، هر دوی آنها می دانستند که جانب شر را گرفتهاند و درنتیجه گناهکار هستند، در مورد بودلر این امر از عنوانی که برای اصلی ترین نوشتههایش انتخاب می کند آشکار است، به «گلهای شر» بنگرید، در مورد کافکا این امر آشکار تر است، او فکر می کرد هنگامی که در حال نوشتن است خلاف آمال خانوادهاش عمل می کند و ازاین رو خود را در موقعیتی گناهکارانه قرار می دهد، در حقیقت خانوادهاش به وی تفهیم کرده بودند که گذراندنِ عمر به نوشتن عملی شرارتبار است و کاردرست در زندگی، اختصاص دادن وقت خویش به فعالیتهای اقتصادی است و اگر وقتت را به کاری دیگر تخصیص دهی، عملی شر را به انجام رساندهای.

اما اگر نویسنده بودن گناهکار بودن به خاطر عملی باشد، پس برای کافکا و بودلر نویسنده بودن مستلزم این است که فرد خیلی هم مسئولیت پذیر نباشد

این عقیده ٔ خانوادههای آنها بود.

این احساس گناه برای آنها موضوعی کودکانه است و شما فکر میکنید بودلر و کافکا هنگام نوشتن به خاطر کودکانگی شان احساس گناه می کردند؟

فکر می کنم این مسئله بسیار روشن است، آنها احساس می کردند در موقعیتی مشابه موقعیت یک کودک در برابر والدینش قرار دارند. کودکی که شیطان و بازیگوش بوده و همواره احساس گناه می کند؛ چراکه گاه به پدر و مادر عزیزش هم فکر می کند که همیشه به او می گویند چه کاری نکند یا اینکه انجام کاری مخالف مواضع و تصمیمات آنها، به معنای اخص کلمه، شریرانه است.

# اما اگر ادبیات از ماهیتی کودکانه برخوردار باشد، اگر نویسندهها بهخاطر کودکانگیشان احساس گناه میکنند، این بدین معناست که ادبیات کودکانه است؟

من فکر می کنم چیزی ذاتاً بچگانه در ادبیات وجود دارد. این امر ممکن است با ستایشی که از ادبیات می شود و من نیز در آن سهیم هستم ناسازگار به نظر برسد؛ اما من باور دارم این حقیقتی ژرف و بنیادین است که اگر به ادبیات از منظر یک کودک نزدیک نشوید، هیچگاه نخواهید فهمید که معنای حقیقی آن چیست، این بدین معنا نیست که به ادبیات از منظری پست تر نگاه شود.

# شما کتابی درباره ٔ اروتـیـسیسم نوشتهاید، آیا فکر میکنید اروتـیـسیسم نیز در ادبیات کودکانه است؟

مطمئن نیستم که از این لحاظ ادبیات چیزی متفاوت و جدای از اروتی سیسم باشد، اما فکر می کنم باید خصلت بچگانه ٔ اروتیسیسم را در نگاهی کلی موردتوجه قرار دهیم. احساس اروتیسیسم، افسون شدن همچون کودکیست که میخواهد در یک بازی ممنوعه شرکت کند، یک انسان افسون شده با اروتیسیسم، شبیه ِ کودکی در مقابل پدر و مادر خویش است، او از آنچه که ممکن است برایش رخ دهد می ترسد، اما هیچگاه از انجام آن کار بازنمیایستد مگر آنکه دلیلی برای ترسیدن خود پیدا کند. برای او کافی نیست تنها کاری را انجام دهد که بزرگسالان خود را دلمشغول آن کرده و به آن راضیاند، وی باید مرعوب شود و خود را در همان موقعیتی ببیند که وقتی کودک بود می دید و دائماً در معرض ترس از سرزنش شدن و حتی تنبیه شدن به شکلی غیرقابل تحمل باشد. ممكن است اين سؤال به ذهن خطور كند كه أيا شما اين كودكانگي را تخطئه ميكنيد يا خير؟ اما من میخواهم بهعنوان کتاب شما بازگردم؛ یعنی ادبیات و شر، به نظر من شما نه ادبیات را تخطئه میکنید و نه شر را، ممکن است درباره ٔ ایدههای این کتاب بیشتر برایمان بگویید؟ این کتاب بیشک یک اعلامخطر است، این کتاب می گوید خطری در راه است؛ اما ممکن است زمانی که خطر را درک کردید دلایل خوبی برای محکوم کردن آن داشته باشید و من فکر می کنم این برای ما بسیار مهم است که با خطری مواجه شویم که خود ادبیات است. من فکر می کنم این یک خطر خیلی بزرگ و حقیقی است؛ اما اگر با این خطر مواجه نشوید انسان نخواهید بود، فکر می کنم در ادبیات است که می توانیم چشمانداز انسانی را در کلیت آن ببینیم؛ چراکه ادبیات نمیگذارد، به ما اجازه نمیدهد بدون دیدن طبیعت بشری در تخطی گرانهترین جنبه ٔ آن

# فصل اول: امیلی برونته / بلندیهای بادگیر

اروتیسیسم به منزله وجود زندگی تا لحظه مرگ است کودکی، علل، شر امیلی برونته و عصیان ادبیات، اختیار و تجربه مرموز اهمیت شر

### اميلي برونته

امیلی برونته نسبت به تمام زنان نفرینشده از جایگاه ممتاز و برجسته تری برخوردار بوده است، تنها مورد ناامید کننده درمورد وی عمر کوتاهش بود، با درنظر گرفتن عواملی چون باکر گی اخلاقی و حفظ خلوص اخلاقی می توان او را ژرفای شر دانست، او وظیفه اش را در حیطه ادبیات و تخیل به درستی به انجام رساند، امیلی در سال ۱۸۱۸ در یورک شر زاده شد و به ندرت شهری را که در آن زاده شد ترک کرد، پدرش یک متعصب مذهبی بود که جز آموزشهای دگم و زجردادن دخترانش امر دیگری برایش اهمیت نداشت، مادرش را بسیار زود از دست داد، دو خواهر سخت گیر که همواره همراهش بودند و برادری که زندگی عاشقانه اش ازهم پاشیده بود، خواهران برونته در زندگی رنجهای بی شماری را متحمل شدند و در میان رنج و دیوانگی، خلاقیت ادبی را بر صفحه روزگار حک کردند؛ اما علی رغم گوشه و غزلت را برای خویش برگزیده بود و در کنج عزلت شبح تخیل بر روح و وجودش سایه انداخته بود بدین گوشه عنوات را برای خویش برگزیده بود و در کنج عزلت شبح تخیل بر روح و وجودش سایه انداخته بود بدین بهتر از سکوت نیافت، به نظر می رسد این تنها ادبیات است که می تواند روح آدمی را تکه پاره کند. صبح روزی که او به علت بیماری ذات الریه با جهان وداع کرد، روزی کاملاً عادی بود که وی از خواب بیدار شد و همراه خانواده اش به علت بیماری ذات الریه با جهان وداع کرد، روزی کاملاً عادی بود که وی از خواب بیدار شد و همراه خانواده اش نگفت، او حتی به خواست به دکتر مراجعه کند.

مجموعه ٔ کوتاه اشعارش یکی از بهترین آثار او تا به امروز است و از سویی رمان بلندیهای بادگیر یکی از شاهکارها و زیباترین آثار اوست عاشقانهای خشن که باتوجهبه عدم تجربه امیلی درمورد عشق نشان دهنده نگرانی عمیق او نسبت به عشق نه تنها مبرهن است؛ بلکه با نوعی از خشونت و مرگ بیوند خورده است؛ چراکه مرگ، حقیقت عشق است و عشق، حقیقت مرگ است.

### اروتیسیسم به منزله وجود زندگی تا لحظه مرگ است

اگر بخواهم درمورد امیلی برونته بحث کنم نخست باید یک فرضیه منطقی را مطرح کنم، من بر این باورم که اروتیسیسم به معنای وجود زندگی تا لحظه مرگ است، تمایلات جنسی اشاره به مرگ دارد نه آن که معناهای جدیدی را در برگیرد و دچار امتداد شود و یا با گزارهای غایب جایگزین گردد؛ بلکه خود گزارهای ست که زندگی در آن جریان دارد و تولیدمثل در آن نهادینه شده است، تولیدمثل بهمثابه محوشدن است حتی تمام موجوداتی که خود را منزجر از مسائل اروتیک نشان می دهند با تولیدمثل پدید آمدهاند.

آنان که خود تولیدمثل می کنند تسلیم مرگ می شوند، توجه به این گزاره نشان می دهد که زندگی هم با تجزیه سرو کار دارد بدین گونه که تکثیر کننده با تکثیر نسل خویش خود را به فراموشی می سپارد. مرگ در هر فردی روی دیگری از بودن و بازتولید آن است، تولیدمثل به خودی خود تنها دارای یک بعد و مفهوم است، این راز جاودانگی زندگی به واسطه و تولیدمثل غیر جنسی در معرض خطر قرار گرفته است، این بعد از جاودانگی به مثابه مرگ فردی ست، هیچ حیوانی بدون به کارگیری غریزه اش نمی تواند تولیدمثل کند، به عبارتی غریزه را می توان همان تجلی فردی ست.

اساس تجاوز جنسی نفی کردن انزوای نفس است و انسان تنها می تواند با فراتر رفتن از خود آن شور و نشاط را تجربه کند، انسان با غلبه بر خود می تواند بار دیگر خویش را در آغوش بگیرد و تنهاییاش را به فراموشی بسپارد، حال اینکه میان اروتیسیسم حقیقی یا حس بدن کدام یک قدرت تخریب بیشتری دارند باز هم ما را ملزم به رجوع به گزاره مرگ می کند؛ چراکه قدرت تخریب مستقیماً مرتبط با مرگ است، از قضا آنچه را که ما به آن فساد می گوییم رابطه عمیقی با مرگ دارد، غم و اندوه برآمده از عشق حقیقی علی رغم اینکه به عنوان نمادی حقیقی از عشق مطرح است؛ اما بسیار سخت و سنگین است، حقیقت عشق به مثابه نوعی مرگ تلقی می شود که در ابتدا به عنوان حقیقتی مشترک به انسانها نزدیک می شود و سپس ضربه نهایی خویش را وارد می کند، نبود عشقی فانی در اغلب آثار برونته نظیر بلندی های بادگیر و دیگر آثارش نیز به چشم می خورد، هیچ کس این حقیقت را بهتر از امیلی برونته آشکار نکرد البته وی با صراحتی که من در حال تفسیر آن هستم این مسئله را عنوان نکرده است، بلکه او به صورتی دشوار و با در نظر گرفتن جنبه های اخلاقی به بیان آن پرداخته است.

### كودكى، علل، شر

تأثیرات اخلاقی بلندیهای بادگیر بسیار قویست به نحوی که فکر می کنم جای هیچ بحث و پرسشی را باقی نمی گذارد. من آنچه را که برونته فسق و فجور می نامید (هنوز به عنوان نماد برجسته ای از شر بودن در نظر گرفته می شود) را با عشقی حقیقی قیاس کرده ام، این قیاس کمی پارادوکسیکال به نظر می رسید؛ اما حال قصد دارم تا به توجیه آن بپردازم گرچه عشق کاترین و هیتکلیف باعث ایجاد حساسیتهایی می شود. بلندی های بادگیر، شر را باتوجه به شور و اشتیاق انسانی یا به عبارتی همان هوای نفسانی مطرح می سازد گویی شیطان قدر تمند ترین عامل در افشای این شور و اشتیاق است اگر بخواهیم اشکال سادیستی فسق و فجور را بپذیریم آن زمان می توانیم از شر سخن به میان آوریم همان گونه که در بلندی های بادگیر، امیلی برونته به بلوغ کامل خود دستیافته است. ما نمی توانیم مدعی شویم که تمام آنچه که رخداده در جهت حفظ و یا به دست آوردن منافع مادی شر بوده است بدون شی تنها منفعت موجود همان خودخواهی ست، حس از دست دادنی که از شر انتظار داریم در لذت سادیستی انهدام یا ویرانی خلاصه می گردد، ویرانی کامل همان مرگ انسانی است، دگر آزاری همان شر است، اگر مردی برای منفعتی مادی جرمی را مرتکب شود عملی شیطانی را مرتکب شده که از انجام آن لذت می برده است، این امر جدای از سود و فایده ای ست که نصیب او می گردد.

برای بهتر بهتصویر کشیدن مفاهیم خیر و شر باید به تمهای بنیادین بلندیهای بادگیر رجوع کنیم، به دوران کودکی کاترین و هیتکلیف که عشق بین اُنها از همان دوران اُغاز شد، زمانی که وقت خود را صرف بازیهای کودکانه و دویدن در ارتفاعات میکردند و بدون محدودیت به بازیهایی میپرداختند که شهوت در بطن ان بازیها جریان داشت؛ اما انها بی *گ*ناه بودند؛ چراکه مدام در حال تشدید عشق غیرقابل انکارشان به یکدیگر از سطحی به سطح دیگر بودند و شاید این عشق را بتوان ماحصل سلب آزادیهای کودکانه به علت شرایط و قوانین متعارف جامعه از أنها دانست. زندگی وحشی أنها بهمثابه خارج زیستن از جهان هستی به شمار میرفت و این همان شرایطی بود که امیلی برونته بهخوبی آن را لمس می کرد، ذکر یک نکته ضروری به نظر میرسد و آن نکته این است که آن بازیهای کودکانه در تضاد با جامعه و عقلانیت موجود در جامعه بود، جامعه توسط انها که ارادهای به زندهماندن دارند اداره میشود اگر زندگان به هر دلیلی نتوانند به زیستن خود ادامه دهند دیگر غریزه ٔ کودکانهای هم وجود نخواهد داشت اگر غریزه کودکانه وجود نداشته باشد حس شریک جرم بودن در کودکان زنده خواهد شد و باتوجهبه محدودیتهای اجتماعی حاکم، جوانان عصیانگر را وادار به رعایت عقلانیت خواهد کرد، عقلانیتی که در میان بزرگسالان وجود دارد تا بلکه بتوانند برای جامعه سودمند باشند. این پارادوکس در بلندیهای بادگیر مشهود است، ژک بلوندل (معلم فرانسوی) زمانی اشاره کرده بود که نباید از خاطر ببریم که احساس میان کاترین و هیتکلیف از دوران کودکی شکل گرفته است، اگر کودکان از این قدرت برخوردارند تا برای مدتی دنیای بزرگسالان را به فراموشی بسپارند قطعاً یکی از دلایلش محکوم بودن اُنها به زندگی در این جهان است، هیتکلیف سرانجام مجبور به ترک خانه میشود هر چند که او تمایل داشت به همراه کاترین از خانه فرار کند؛ اما کاترین اُن کودکی دیوانهوار را انکار کرد و ثروت و احساس یک جنتلمن را بر هیتکلیف ترجیح داد، او به آسانی به خود اجازه اغواشدن داد و با ازدواجش با

ادگار لینتون عنصر ابهام را در طول ماجرا حفظ می کند؛ اما این آن سقوط حقیقی نیست؛ بلکه زندگی کاترین با ادگار در نزدیکی بلندی های بادگیر و آن جهان بی تحرک کاترین همان نکته ای ست که از چشمان امیلی برونته دور نمانده است، لینتون مرد سخاوتمندی است؛ ولی غرور جوانی خویش را از دست نداده است و همچنان در درگیری میان خود و عقلانیت است، شرایطی که او از آن بهره می برد عشقی عمیق و شرایط متعادلی نبود، او حتی نتوانست باقدرت عقلانی، شرایط را به نفع خویش تثبیت کند، وقتی که هیتکلیف از سفر طولانی اش که منجر به کسب ثروت آن چنانی برایشان شده بود بازگشت، اعتقاد داشت که کاترین به کودکی آنها خیانت کرده بود در حالی که روح و جسم او به کاترین تعلق داشت، اینها خلاصه کوتاهی از کل ماجرای بلندی های بادگیر است که در آن هیتکلیف به آرامی راوی خشونت بی حدوحصرش است. موضوع کتاب شورش مرد مطرودی ست که از قلمرو پادشاهی خود رانده شده بود و حال با بازگشت خویش در پی غالب شدن و در عطش تسلط بر قلمروی خود است، من قصد ندارم شرح مفصلی بر آنچه که گذشته را بنویسم، من به سادگی می گویم که هیچ قانون و نیرو و حتی اجباری نمی تواند خشم هیتکلیف را برای لحظه ای مهار کند، مرگ هم در مقابل خشم او ناتوان است، ظلم کاترین و سودایی اش در قبال هیتکلیف علت مرگ اوست و اگر از منظر اخلاقی به آن بنگریم باید گفت که چرخش روزگار از نگاه امیلی برونته در تخیل و رؤیاها خلاصه می شود، این همان طنیان شر علیه خیر است، شاید غیرمنطقی به نظر برسد؛ اما این پادشاهی دوران کودکی چه عنصر مهمی ست که وقتی هیتکلیف از آن رانده می شود حتی در مقابل مرگ هم بی تفاوت می شود، آیا مرگ غیرممکن است؟

دوراه برای طغیان وجود دارد، اول طغیان علیه جهان حقیقی و بر پایه عقل که در جهت زندهماندن است، دوم که رایج *ترین شیوه ممکن است با رد عقلانیت است، نکتهای که باید بدان توجه داشت این است که بنیان جهان بر* پایه و علل حقیقی بنا نشده است، عللی که با خشونت و غرایز کودکانه زاده می شوند تنازع خیر و شر را عیان می کنند، هیتکلیف می پذیرد که داوری زمانه علیه او بوده است، او خوبی را نمی بیند؛ چراکه در نبرد با خوبیها خشمش را میبیند و از دریچه ٔ نگاهش تصور می کند که او نماینده خوبی و خرد است درحالی که از انسانیت و خوبی هایش که سبب برانگیختن خشمش می شود بیزار است. اگر ورای داستان از سحر و افسون حضور او چشمپوشی کنیم شخصیت او تبدیل به شخصیتی تصنعی می شود؛ اما توجه کنید که او در داستان ها و رؤیاها تصور شده است نه در منطق نویسنده، کمااینکه هیچ شخصیتی در ادبیات رمانتیک وجود ندارد که در حقیقت با ان روبهرو شده باشید، نکته حائز اهمیت دیگری که در مورد هیتکلیف صادق است دنیایی است که کودک درون او بر علیه دنیای خوبیها، دنیای بزرگسالان و سرسپردگان شورشی بنا کرده است و در این شورش به شرارت متعهد شده است، در این شورش قانونی وجود ندارد که هیتکلیف از شکستنش لذت نبرد، او متوجه می شود خواهر همسر کاترین عاشق اوست پس با او ازدواج می کند تا ضربهای مهلک به ادگار (همسر کاترین) وارد کند، او را ربوده و پس از ازدواج با او تحقیرش میکند سپس به همان رویه ادامه میدهد تا همگی از رفتار مأیوسکننده او ناامید شوند، ژک بلوندل بهدرستی این مقایسه را میان مارکی دوساد و امیلی برونته انجام میدهد، زمانی که یک جلاد می گوید تصور می کنم هیچچیز نمی تواند لذت بخش تر و هیجان انگیز تر از تجربه این رسوایی الهی باشد، در جایی هیتکلیف می گوید: اگر من به جای خدا بودم، قوانینی سهل تر و جهانی دلپذیرتر را میساختم، بنابراین باید با تجزیهوتحلیل رفتار أنها، نسبت به آنها برخورد کنم.

### امیلی برونته و عصیان

جدای از خلق شخصیتی شیطانی از کاترین که دختری اخلاق محور و بی تجربه محسوب می شود پارادوکسی در اثر وجود دارد که آن خلق شخصیتی نظیر هیتکلیف است که بنا به دلایل زیر نگران کننده است:

کاترین دختری اخلاق گراست به حدی که می میرد اما نمی تواند خودش را از مردی که از کود کی عاشق اوست جدا کند اگرچه می داند نشانه های شر در او عمیقاً هویداست تا اینکه این جمله را به زبان می آورد: من هیتکلیف هستم! اگر این موضوع را از نزدیک مورد بررسی قرار دهیم به این نتیجه خواهیم رسید که این رؤیایی شرورانه و خوابی نیک است و مرگ مجازاتی ست که برای این رؤیای جنون آمیز پذیرفته شده است و هیچ چیز نمی تواند مانع از تحقق این رؤیا شود، رؤیایی که برونته به واسطه ی کاترین به آن تحقق می بخشد، چگونه می توان گفت که امیلی برونته تجربیات و شناخت ذهنی خود را به واسطه ی خلق شخصیت کاترین به تصویر کشیده است؟ بلندی های بادگیر با تراژدی یونان رابطه خاصی دارد؛ چراکه نقض تراژیک قانون است، نویسنده این تراژدی این امر را می پذیرد تا بتواند عصیان را شرح دهد؛ اما او سعی می کند تا این امر را بر پایه احساسات و هم دردی شکل دهد اگرچه در این راه با خطاهایی مواجه می شود، پیش از مرگ او هیتکلیف سعی می کند تا سعادت را به طرز و حشتناکی تجربه کند و این امری تراژیک است، کاترین عاشق هیتکلیف سعی می کند تا سعادت را به طرز و حشتناکی تجربه کند و این نمی توان صوفاً مرگی جسمانی دانست بلکه می توان مرگی روحی قلمداد کرد، مرگ کاترین عذابی ابدی برای هیتکلیف محسوب می شود که با خشونت وی درهم آمیخته می شود، در بلندی های بادگیر نظیر تراژدی یونان متهم کردن انسان یک قانون نیست، ورود به قلمرو انسانی ممنوع است، قلمروی ممنوعه، قلمروی تراژیک یا بهتر است بگوییم قلمروی مقدس همان انسانیت است و بس.

برای آنها کفاره فرودستان همیشه مرگ است، بلندیهای بادگیر همانند تراژدی یونانی درس بزرگی مبنی بر مسمومیت تمام ادیان و بهدور بودن ادیان از جهان عقلانیت را به ما داد، این گرایش مسموم نقطه ٔ مقابل تمام خوبیهاست، سموم ادیان از دوران کودکی به کودکان نزدیک میشود و تا حال ادامه مییابد، نکته ٔ جالب اینجاست که در آموزش کودک لحظه کنونی بهمثابه شر تعریف شده است و خیر منفعتی مشترک برای کودک محسوب میشود میشود، هنوز هم بزرگسالانی وجود دارند که دوران بلوغ را که بهمنزله ٔ دوران پادشاهی کودک محسوب میشود انکار میکنند! آنها لذت زمان حال را فدای آینده میکنند و بهنوعی انسان را دچار گمراهی میکنند، این حرکت بدان معناست که شما خود را از رسیدن به سهل ترین مسائل منع کنید، پس لازم است تا دوباره قلمروی حاضر خویش را پس بگیرید و برای آن نیازمند غدغن کردن عصیان خود بهصورت موقت هستید؛ چراکه هر چه عصیان، کاری سهل به شمار میرود؛ اما غدغن کردن آن امری سنجیده تر به شمار میرود، با این حساب امیلی و کاترین هر کاری سهل به شمار میرود؛ اما غدغن کردن آن امری سنجیده تر به شمار میرود، با این حساب امیلی و کاترین هر دو در سایه ٔ عصیان و کفاره به سر می برند و بهنوعی وابستگی آنها به اخلاق نسبت به فرارویشان از موضوعی نظیر اخلاق بیشتر است، بلوندل این ارتباط را بهخوبی حس کرده و در وصف آن مینویسد:

به واقع امیلی برونته خود را که قادر به رهایی از بند تعصبات وابسته به یک نظم اخلاقی و اجتماعی نیست تکثیر می کند، پس در تلاش برای امتحان راههای مختلف برای رهایی از قیود این تعصبات وابسته به نظم اخلاقی و اجتماعی است و به نحوی راه رهایی برای فرار از واقعیت را در پناهبردن به خلاقیت هنری می دانست، به نظر می رسد این قبیل از آزادی ها توسط کسانی که شدیداً به ارزشهای اخلاقی وابستهاند تبیین شده است.

این ارتباط اَشنا میان عصیان و ارزشهای اخلاقی و فراروی از اخلاق در بلندیهای بادگیر دیده میشود که معنای غایی این رمان را به مخاطب میرساند، ژاک بلوندل در باب فضای مذهبی اثر می گوید: پروتستانیسم تحت تأثیر فضایی بود که امیلی برونته جوان در ان زیسته بود، جهان او زیر بار فشارهای ناشی از ارزشهای اخلاقی نابود شد؛ اما شدت رخدادهایی که امیلی برونته آن را تجربه کرد با آنچه که در تراژدی یونانی رخ داد متفاوت است، از نگاهی دیگر می توان در جاهایی این تراژدی را همراه با قوانین مذهبی دانست، بهعنوان مثال در ارتباط با قتل و زنا نمی تواند توجیه منطقی بیاورد و قوانین حاکم را میپذیرد، امیلی برونته توانسته بود خود را از چنگال ارتدوکسها رهایی بخشد و بهنوعی از سادگی و برائت مسیحیان دوری جسته بود؛ اما آن روح وفادار به مسیحیت و مبتنی بر عقلانیت در بطن خانوادهاش جریان داشت و او هم با آنها همراهی می کرد؛ اما هیتکلیف این قوانین را علی رغم دوست داشتن کاترین نقض کرد، آن هم در جامعهای که قوانین آن بر پایه مسیحیت بنا شده است و تأکید بر اتحاد فیمابین تابوهای بدوی مسیحیت و تقدس گرایی دارد، در مسیحیت خداگونه همه چیز بر پایه تقدس بنا شده است و تا حدودی سعی بر اُن است که شما را از خشونت خودسرانه که ریشه در ادیان الهی دارد بر حذر دارد، تابوها نخست بر علیه خشونتاند و عقل هم تابوها را همراهی می کند، درحالی که تابوهای بدوی فاصله زیادی با عقلانیت داشتند. در مسیحیت این دوگانگی میان خدا و عقلانیت منجر به ایجاد نوعی احساس اضطراب و پدیدهای به نام ژانسنیسم میشود، در نوشتههای امیلی برونته نوعی انسجام اخلاقی پنهانی رویت میشود که در رؤیای نوعی خشونت مقدس به سر مىبرد، دوران كودكى كه همانند دوران پادشاهى لقب گرفته است و دوران معصوميت و صداقت معنا مىشد به وحشت تاوان دادن منتهی شد، عشق خالصانه و اعتماد حقیقی به مرگ منتهی شد، مرگ و سموم ادیان الهی با خوبیها که دارای منطقی مشخص است درهم امیخته شد، مرگ نشانگر آن است که از تلاش برای زیستن خودداری کنید و پا به دنیا گذاشتن پیوند عمیقی با مرگ دارد، تولیدمثل و مرگ شروط جاودانه زیستن به شمار میروند، شروطی که همیشه رنگ و بوی تازگی به زندگی میبخشند و به همین علت است که ما همیشه نگاهی تراژیک به این زندگی داشتهایم و تراژدی را نماد افسونگری دانستهایم، رمانتیسم موجود در شاهکاری نظیر بلندیهای بادگیر و تمام جنبشهای رمانتیک قصد بیان همین انسانیت را دارند.

# ادبیات، اختیار و تجربه ٔ مرموز

نکته ٔ قابل توجه در مورد این جنبش این است که آموزههای آن برخلاف مسیحیت یا ادیان باستان، منتهی به یک جامعه سازمانیافته نمی شود ادبیات همواره در مسیری آزاد قدم برمی دارد، به همین دلیل است که همواره ادیان الهی و آموزههای دینی در مقایسه با ادبیات، مسیری روبه زوال را طی می کنند، تنها ادبیات است که می تواند قوانین را نقض کند، ادبیات نیازی به پذیرفتن نظم ضرورتهای اجتماعی را در خود نمی بیند و در پی آن هم نیست، نباید از گفتههایم این گونه برداشت شود که ادبیات باید متعهد به قانون یا حتی هر نوع مرام و مسلک و آیینی نظیر مسیحیت باشد، تراژدی نظیر انجیل قصد دارد شما را به سوی خیر هدایت کند و این راه را عقلانی می پندارد، در حالی که ادبیات نقض تمام قوانین اخلاقی ست و ازاین رو خطرناک محسوب می گردد.

آزادی در ادبیات به منزله نوعی رهایی و عدم وابستگی به هیچچیز است، بنابراین ادبیات با صراحت می تواند همه چیز را بیان کند و دقیقاً به همین دلیل است که می تواند تبدیل به عنصری خطرناک شود (درحالی که این بی پرده بودن نشان از اصالت ادبیات دارد) آیا این نوع سخن گفتن برایتان آشنا نیست؟ این احساس خطر مربوط به انسانهای اخلاق گراست که سریعاً احساس شورش بر علیه خود می کنند و واقعیت ادبیات را که برقراری ارتباط با مخاطب به صورت بی واسطه است را مبهم جلوه می دهند (کمااینکه کتبی که می خواهند ذهنیت اخلاق گرا را که همان ذهنیت نادرست است به شما تزریق کنند، بی شمار است)

از منظر اخلاق گرایان، ادبیات از زمان رمانتیسم قصد به انحطاط کشیدن ادیان را دارند و میخواهند بهواسطه خرد ادین را قبی کنند، بد نیست که در این میان با رویکرد عرفانی هم آشنا شوید که رویکرد اجتماعی تری را نسبت به ادیان دارند، بنابراین ممکن است رویکردی حقیقی تر نسبت به ادیان داشته باشند؛ اما منظورم از عرفان، سیستمهای فکری نیست؛ بلکه تجربیات عرفانی و تجربیات شخصی افراد است که در تنهایی رخ میدهند؛ چراکه بدین ترتیب میتوانیم به درک متفاوت تری نسبت به اشیا یا موضوع دست پیدا کنیم، اگر با رویکرد فکری و عقلانی نتوانیم به نتیجهای در باب عرفان دست پیدا کنیم، مطمئن باشید که بهوسیله شعر نمی توان به حالات عرفانی دستیافت، توصیفاتی که در بالا به آن اشاره کردم همان احساسات واقعی است که می توانید از ادبیات دریافت کنید.

مرگ در انزوا و یا ویران ساختن اوضاع یک فرد که در دایره خوشبختی حرکت میکند خود بازتولید شکست است و بی گناهی تنها چیزی ست که نصیب فرد می شود و دیگر سایر مسائل از اهمیتی برخوردار نیست، آکهارت زمانی گفت: خدا هیچ چیز نیست، در زندگی هر شخصی قطعاً کسی وجود دارد که می تواند محدودیتهای پیش روی او و دیگران را بردارد، او در زمانی ظاهر می شود که ما فکرش را نمی کنیم کمالینکه در انزوا ماندن یک فرد به خودی خود یک عیب به شمار می رود. شخصیتهای عرفانی تمایل به سرکوب سیستماتیک آن هم به رادیکال ترین شکل ممکن دارند آن ها تصاویر چندگانهای از جهان ارائه می دهند که در آن شخص تنها به یک راه برای بقا در آن می اندیشد،

جهانی که با آن روبهرو هستیم، جهانی ناپیوسته است که با شوق فراوان به دنبال ادامه آن هستیم درحالی که لذت درازدست دادن خود واقعی تان تجربه می شود، هرچند که بعد از آن توسط دیگران به فراموشی سپرده خواهید شد، ما نمی توانیم به یگانگی وجودمان شک کنیم وقتی که تمام غرایز در ما زنده هستند.

عرفان را اگر بهمثابه دوران کودکی در نظر بگیریم باشهامت می توان گفت که نه تنها از ذات کودکانه یک کودک فاصله دارد؛ بلکه یک شور بی عقلانیت است؛ اما این ویژگیهایش را با واژگانی از جنس عشق بیان می کند و تفکر و برهانی که از خود ارائه می دهد به شکل خنده یک کودک است.

به اعتقاد من سنت و عرفان در جاهایی از ادبیات مدرن وجه اشتراک دارند و این اشتراک در آثار امیلی برونته هم دیده می شود، ژاک بلوندل هم در مطالعات اخیر خود از تجارب عرفانی در مورد برونته سخن می گوید؛ اما بلوندل این باربی سند و مدرک سخن می گوید و تفاسیری را در ارتباط با برونته انجام می دهد که تنها به اغراق در باب او می انجامد درحالی که دیگران پیش از بلوندل هم به وجود معنویت در آثار برونته نیز پی برده بودند، با این اوصاف حتی در جاهایی بلوندل از بابت شناخت دقیق نویسنده بلندی های بادگیر به خود مشکوک است و با مثال هایی از شعر امیلی برونته احساسات و تجربیات ذهنی خویش را مطرح می سازد، در پس آثار برونته فضایی معنوی دیده می شود که توام با غمی عمیق و یا شادی های کوتاهی ست که در تنهایی او شکل گرفته اند، مسلماً هیچ چیزی نمی تواند به ما قدرت قضاوت در باب تجربیات مثبت یا منفی مذهبی اشخاص را بدهد، باید آگاهانه با دنیای مبهم و نادرستی که اشعار به ما ارائه می دهند برخورد کنیم و همین طور آگاهانه به جهانی که عرفاً سعی در توصیف آن دارند نزدیک

هیچگاه خشونت در جهان و در تجربیاتمان با آرامش توأم نبوده است، اگر بخواهیم سخن را خلاصه کنیم غم و اندوه وصفناپذیری در بلندیهای بادگیر به چشم میخورد بهعنوانمثال به این اشعار از امیلی برونته توجه کنید:

> هیچ زخمی را تحمل نمی کنم هیچ شکنجهای را آرزو نمی کنم غم و اندوه بر اعماق وجودم چنگ می کشد در میان آتش جهنم یا در میان بهشتی نورانی و درخشان جامهای بر تن کردهام غیر از مرگ سخن نگویم که این تصویری از ادیان الهی است

به نظرم این خطوط از شعر زندانی بسیار قدرتمند است و تصویری قوی از خطوط ذهنی برونته را به نمایش می گذارد، در نهایت آن چنان اهمیت ندارد که بگوییم آیا امیلی برونته به آن تجربه عرفانی دست پیدا کرده بود و یا با ذات عرفان ارتباط برقرار کرده بود یا خیر، به تعبیر آندره برتون همه چیز به باور ما بستگی دارد، نکات زیادی در ذهن ما نسبت به مفاهیمی همچون زندگی، مرگ، گذشته، آینده، واقعیت و خیال وجود دارد ارتباطپذیری و یا عدمارتباطپذیری در تضاد مفاهیم با یکدیگر درک می شوند؛ مانند خیر و شر، درد و لذت، قطعاً با باور این نگاه

مى توان این نکته را افزود که ادبیاتی که از آن تحت عنوان ادبیات خشونت یاد می کنیم در تقابل با تجربیات ادبیات عرفانی درک خواهند شد.

بلندیهای بادگیر به عنوان خشن ترین و درعین حال شاعرانه ترین اثر امیلی برونته نام مکان بسیار زیبایی ست که توسط هیتکلیف تبدیل به جهنم کدهای شده که آدمها بعد از دورشدن از آن مکان لعنتی هلاک می شوند و این یک پارادو کس تامل برانگیزست و در حقیقت، خشونتهای هیتکلیف اساس بدبختی و خوشبختی است، شخصیتهای این رمان مسحور خشونت او شدهاند؛ اما پایان این اثر خشنود کننده است جایی که سایه خشونت در چهره مرگ هویدا می شود و نور بر تاریکی غلبه می کند، زندگی کاملاً سودمند است و هیچ چیزی نمی تواند آن را از بین ببرد حتی مرگ شرط بقای دوباره است.

#### اهميت شر

از نظر مخالفان، مفهوم شر دیگر از آن تأثیرگذاری گذشته برخوردار نیست و برای این ادعایشان دلایل محدودی دارند؛ اما از سویی چون مرگ را شرط بقای زندگی میدانند شر را همجنس مرگ میدانند، او (برونته) در جاهایی وجود انسانی را همپای شر میداند؛ اما پذیرای محدودیتها نیست درحالی که باید در ابتدا محدودیتها را بپذیرد؛ چراکه آن بعد غالب عاری از هرگونه محدودیتی است، زمانی که برونته جذابیت را در مرگ نشان میدهد تبدیل به چالشی می شود که در همه اشکال اروتیسیسم نیز دیده می شود و همیشه هدف نهایی را بر روی یک محکوم با چهرهای مبهم متمرکز می کند، اگر به جنگها هم دقت کنید این امر به وضوح در جنگها هم مشاهده می شود؛ اما باید به خوبی بدانیم که هر جنگی امپریالیسم را با خود به همراه دارد، انکار شر عموماً بی فایده خواهد بود اگر ذهنمان تنها به این سو حرکت کند که شر تنها در جهت شرارت حرکت خواهد کرد این رویکرد تنها به تشدید غم و نفرت می انجامد.

قانون، اروتیک و شر بودن را رد می کند؛ اما ادبیات آن مقام والای انسانی ست که به شور و عشق اهمیت می دهد، بااین حال باتوجه به اینکه هر آن چیز باتوجه به تضاد خود درک می شود طبیعتاً شور و عشق هم با لعنت و نفرین درک خواهند شد، نفرین همان مسیر درست برای درک موهبت واقعی ست، یک انسان محترم بدترین عواقب کاری را که کرده است می پذیرد، انسان نفرین شده مانند قماربازی ست که ریسک می کند و خطر را به جان می پذیرد، در بلندی های بادگیر حس حاکمیت یا سلطه را احساس نمودید؛ اما باید بدانیم که حتی پذیرفتن حاکمیت یا سلطه هم تاوان دارد، جهان بلندی های بادگیر جهان خصمانه است، جهانی که باید برای آن تاوان داد و بعد از پذیرش و تاوان دادن برای آن، زندگی لبخند واقعی خود را به ما نشان خواهد داد.

# فصل دوم: مارسل پروست / از ژان سنتوی تا جستجوی زمان ازدسترفته

عشق به حقیقت، عدالت و فهم سوسیالیسم اخلاق مرتبط با عصیان ارزشهای اخلاقی لذت بر پایه احساس گناه شهوانی عدالت، حقیقت و لذت

### عشق به حقیقت، عدالت و فهم سوسیالیسم

میل به حقیقت و عدالت در کسانی وجود دارد که آن را تجربه کردهاند؛ اما چه کسانی آن را تجربه کردهاند؟ مطمئناً میل به حقیقت و عدالت انسانساز است، همین دو عامل می تواند تمایز میان انسانها و شان و مقام والای انسانها را به خوبی نشان دهد، مارسل پروست در اثر خود به نام ژان سنتویی می نویسد:

همیشه با احساساتی شاد و مثبت با صحبتهای دانشمندان روبهرو می شویم، گویی در این سخنان نوعی حقیقت یافته ایم و به آن اعتماد می کنیم و آن را درست می پنداریم، آنها هنر را گرامی می دارند و از دریچه ای متفاوت نسبت به آنچه که توده به آن می نگرند هنر را می بیند.

سپس در همین کتاب سبک نوشتار دچار تغییر میشود؛ اما نگاه تغییر نمی کند و در جایی دیگر می گوید:

آنچه ما در یکی از دیالوگهای افلاطون به نام فائدو دنبال می کنیم همان ادامه مجادلات سقراطی است، ما زمانی که به مجادلاتی برخورد می کنیم که در آن تمایلات شخصی مطرح نیست به احساس خارق العادهای دست پیدا می کنیم؛ چراکه برتری حقیقت را احساس می کنیم، چراکه می دانیم در نتیجه گیری سقراطی به مرگ خواهیم رسید و چاره ای جز مرگ وی وجود ندارد.

پروست درباره اتفاقاتی که برای آلفرد درایفوس در حوالی سال ۱۹۰۰ رخ داد مینویسد: همگان از همدردی عده زیادی با درایفوس اطلاع دارند؛ اما پروست بعد از اثر در جستجوی زمان ازدسترفته آن پرخاشگری و صراحتش را از دست داد و ما هم آن سادگی و بیآلایش بودن را از دست دادهایم، گاهی امکان دارد همین شور و اشتیاق در ما زنده شود؛ اما ما به کل خسته به نظر میرسیم گرچه در مورد درایفوس شرایط کمی متفاوت است...

وقتی ژان سنتوی را میخوانیم از سیاست پروست سیساله متحیر می شویم و بسیاری از خوانندگان بعد از خواندنش متحیر شده بودند، در دوران جوانی با مارسل پروستی روبهرو بودهایم که همواره خشمگین و پرخاشگر بود، در ژان سنتوی او به ژان یورس حملهور می شود، تحت هیچ شرایطی او ژورس را ستایش نمی کند، شخصیت کازن در ژان سنتوی مردی با موهای سیاه مجعد است که بی شک همان ژان ژورس است، وی رهبر حزب سوسیالیست در مجلس و تنها سخنور زمانه ٔ ما بود، کمالینکه پروست اعتراف می کند که گاهی عدالت همچون کسی که از آن تأثیر گرفته وی را در چنگال خود به دام می اندازد.

او تصویری منفور از خود به عنوان نماینده اکثریت مردم به جای گذارد، گروهی که به واسطهٔ برتری عددی و باتکیه بر قدرت حماقتشان سعی می کردند تا صدای عدالت را خاموش کنند و آماده ٔ به پاکردن طوفانی مهیب بودند، بروز این واکنشها آن هم از جانب مردی که تصور می شد نسبت به سیاست بی تفاوت باشد کمی عجیب به نظر می رسید ! کمااینکه بی تفاوتی او ریشه در عوامل گوناگون داشته است یکی از دلایلش افکار اروتیکش بود و اینکه در آن زمان بورژوازی به دنبال ارعاب طبقه کارگر بود و درحال منسجم کردن بدنه آنها اعم از پیر و جوان و دارای شور انقلابی بود، این شور همان شور مبتنی بر احساسات بود، شوری که به شور آقا خرسه و یا همان شور روسی شهرت دارد و این شور غیرعقلانی بیگانه باسیاست بوده است، رفتار ژان پورس به مانند آدمی بود که در نتیجه عداوت با پدر و مادرش شور درونش برانگیخته شده بود، اکنون چیزهایی را می دانیم که تا قبل از خواندن این مقاله در باب ژان سنتوی نمی دانستیم، جالب است بدانید حتی پروست هم گرایشاتی به سوسیالیستها داشته است از سویی هم تصور می شود که این گونه حملات خشن، تهمت آلود و بی رحمانه به نمایندگان اکثریت مردم علی غم بی اهمیت بودن، خود مانعی در رسیدن به حقیقت به شمار می رود، حرفهای پروست پیش پاافتاده و درعین حال خام به نظر می رسد:

زندگی و مهمتر از آن سیاست یک نبرد است، ازآنجاکه شروران هر نوع اسلحهای را حمل میکنند این وظیفه حق خواهان است که برای نجات عدالت، اسلحهای بهمانند شروران در اختیار داشته باشند اگرچه که با این اوضاع ناامن می توان گفت که عدالت در این سرزمین رو به نابودی ست اما مردم این گونه استدلال میکنند که انقلابیون بزرگ نزدیک تر به این نوع نگاه هستند و گرنه هیچگاه نمی توانستند فاتح میدان ها باشند.

بی شک پروست از همان ابتدا دچار عذاب وجدان بود؛ اما زمانی که به عمق داستان رسید انگیزههای خود را بیان نمود، قهرمان ژان سنتوی همان ژان ژورس بود که نمی توانستیم اجرای عدالت را در قبال او محاسبه کنیم؛ اما زمانش که فرارسید او برای تمام آنچه که به عنوان رهبر یک حزب فدا کرده بود می گریید، شخصیت کازن یا همان ژان ژورس به مخالفت با افتراها می پردازد و این امر به مثابه نوعی مخالفت با پدر تلقی می شود، او از اینکه نتوانسته بود ایده های خود را تبدیل به عاملی برای موفقیت خود کند و نگاه فردی اش را در پیش گرفت و در انزوا به کارش ادامه داد ضربه خورد، به عبارتی وی محکوم به شکست بود، میل او به برخورد صادقانه باتوجه به سختی هایی که کشیده بود بر کسی پوشیده نیست؛ اما فداکردن منافع یورس هم توام با نوعی ذکاوت بود که شاید هم عجیب به نظر برسد.

شما برای موقعیت سیاسی خودتان نه تنها منافعی مشخص بلکه منافع همگان را قربانی می کنید، وقتی آنها نسبت به پدرانشان ناعادلانه برخورد می کنند با این حساب این تنها ژورنالیستها نیستند که برخوردی ناعادلانه با قضایا دارند و آنها را شرور جلوه می دهند، من باور دارم آنها روزی پیروز خواهند شد وقتی که دولتها با رفتارشان شعله بی عدالتی، ظلم و رسوایی را در هر قلبی روشن نگاه دارند.

### اخلاق مرتبط با عصيان ارزشهاى اخلاقى

لحن صریح نویسنده غافلگیرکننده است؛ اما آیا می توانیم برای لحظهای به خودمان اجازه دهیم تا از این امر به عنوان عاملی برای سرزنش او استفاده کنیم؟ هیچ کس از خواندن جلد سوم ژان سنتوی شگفت زده نخواهد شد او در قسمتی از کتاب می گوید:

تنها یک حقیقت وجود دارد و آن این است که مخلوق، خدا را بهواسطهی خلق خود نادیده می گیرد

دروغ است؟

ما میخواهیم از دروغ گفتن اجتناب کنیم؛ اما این بدین معنا نیست که به آنچه که گفته شده باور داریم، پروست ادامه میدهد:

ژان به معشوقهاش گفت که هرگز نامه او را ندیده بود و ازآنجایی که نمی توانست حتی کمکی به مردی که برای گرفتن راهنمایی به سراغ او آمده بود کند گفت که شنیده کسی برای دیدار با او آمده بود، این یک دروغ بود؛ اما او نمی توانست در هنگام دروغ گفتن جلوی اشکهایی که در چشمانش نقش بسته بود را بگیرد، حتی مردی که ژورس را به حسدورزیدن متهم کرده بود، صداقت، جوانی و صراحت او مثالزدنی بود. در جستجوی زمان ازدست فته حسادت او را به سمت شکنجه خودش سوق می دهد اگر ما نمی توانستیم از تابوهای پیرامونمان مراقبت کنیم هیچگاه انسانیت شکل نمی گرفت. اگر تابوها شکسته نمی شدند انسان همچنان در تنگناهای خویش در جا می زد، عده ای تضاد میان جنگ و تابوها را نادیده می گیرند درحالی که جنگ مانند تابوست، کشتار همیشه توأم با وحشت آفرینی ست درحالی که جنگ مانند تابوست، کشتار همیشه توأم با وحشت آفرینی ست درحالی که جنگ می کند حس شجاعت و دلاوری را تزریق کند دقیقاً این امر درمورد دروغ گویی و بی عدالتی هم صدق می کند.

تابوها در بسیاری از جاها دیده می شوند و همیشه با مردمی بزدل روبه رو هستیم که جرئت شکستن قوانین را ندارند، این ایده که خوار شمرده شدن این مرد سبب می شود تا او بتواند روزی خود را در جایگاهی بالاتر از قانون به حساب بیاورد جسورانه و بی تفکر است، ژورس در مقابل قانون تسلیم شد تا صدمه ای به حامیان خود وارد نکند در حالی که حامیانش او را آدمی ناتوان با قوه شنیداری عقیم می دانستند که تنها به وفاداری حامیانش می اندیشد و اینکه اَنها

هم بسان وی همواره لال باشند! او دوست داشت که همواره این نگاه حاکم باشد، تابوها حتی اگر مقدس باشند هم قابل نقضشدن هستند. امانوئل برل (ژورنالیست و تاریخدان فرانسوی) در باب انسانیت مارسل پروست مینویسد:

شبی بعد از آن که حدود ساعت سه صبح از خانه پروست خارج شدم (زمان جنگ جهانی اول بود) در بلوار هوسمان مورد آزار و شکنجه روحی و جسمی قرار گرفتم، دیگر به ستوه آمده بودم تا اینکه در طی نبرد میان پیادهنظام ۲۳ و ۱۲۸ فرانسه و لشکر پیادهنظام ۱۲۱ آلمان که به بویز لو پرترا شهرت دارد آزاد شدم و زمان درازی پروست از من مراقبت کرد، من که در آن روزها سخت غذا میخوردم و حملات تنفسی به من دست میداد، قادر به خوابیدن نبودم، او در دو جبهه علیه دروغ و مرگ میجنگید، من از سردرگمی خودم در آن روزها نفرت کمتری داشتم تا اینکه کسی بخواهد با بیپرواییهایم کنار بیاید.

بخشی از این ایده که داشتن تقوا سبب ایجاد قدرت می شود توسط سیستمهای سنتی آموزش و پرورش به اذهان تزریق می شود که می توانند نقش تقویت کننده و در عین حال ضعیف کننده را داشته باشد، از سویی می توانیم خودمان را در سمت و سویی قرار دهیم که داشتن تقوا را به مثابه پذیرش ترس برشماریم و از سویی می توانیم در دیگر سوی قضیه آن را نشانی بر داشتن اخلاقی فاسد و تهوع آور بدانیم، در این میان آموزش و پرورش سنتی به دنبال پیداکردن رابطه ای منطقی است و تنها منطق را در داشتن روح سرشار از نظم و انضباط می بیند.

هنگامی که نیچه اخلاق سنتی را محکوم کرد تصور نمی کرد که بتواند از جنایتی که امکان دارد مرتکب شود جان سالم به در برد، اگر اخلاق درستی وجود داشته باشد بیشک حکم گروگانی را دارد که همیشه اسیر است، نفرت واقعی از دروغ گویی حاصل می شود و همواره پس از غلبه بر نفرت، انسان در معرض خطر دروغ گفتن قرار دارد و دروغ در تضاد با اروتیسیم است، دروغ زشت و ممکن الوقوع است؛ اما اروتیسیم بدون آن که زشت و ناپسند باشد مجبور به پذیرفتن و تحمل سرزنش است، قوانین ناملموس بخشی از حقایق اخلاقی را که می بایست به آن پایبند باشیم را از پیش رویمان برمی دارد بدون آن که ما بخواهیم خود را به آن قوانین نزدیک کنیم.

در عشقهای سانتیمانتال ما به قانون شکنیهایمان احترام می گذاریم، مخالفتهایی که صورت می گیرد بر پایه دروغهایی ست که در ارتباط با غریزهمان به ما گفته شده است، در مجموع غریزه از حس وفاداری و طغیان تشکیل شده است و این همان ذات انسانی ست، خارج از غریزه، همه چیز را با کمک منطق درونمان خاموش کردهاند.

#### لذت بر پایه احساس گناه شهوانی

تجربه زندگی اروتیک پروست شواهد خوبی را در جهت فهم هر چه بیشتر موضوع در اختیارمان قرار میدهد، محققان توانستهاند به کشف رابطهای میان قتل و قربانی و ساخت چهره مقدسی از مادر دست بیابند، راوی کتاب در جستجوی زمان ازدست فته می نویسد:

احساس غم و اندوه و پریشانی در اعماق قلبم برانگیخته شده است به گونهای که روح مادرم را در حال گریستن دیدم، ارتباطی میان این احساس با ترس وجود دارد، در قسمتی از جستجوی زمان ازدسترفته دیگر نقشی از مادر پروست دیده نمیشود و هیچ اشارهای هم به مرگ مادر پروست نمیشود درحالی که مرگ مادربزرگ او شرح داده شده است، این دو مرگ به من اثبات کرد که گویی زندگی من به شکل عجیبی با قتل و کشتار درهم آمیخته شده است، به تمام اینها رسوایی سدوم و عموره را نیز بیفزایید. این نشان میدهد که هیچگاه قرار نیست فرزندان شباهتی به پدرشان داشته باشند و شاید بی حرمتیهای مادر همان چیزیست که در چهره ٔ آنها هویداست، مؤلف تصمیم می گیرد این مرحله را نیمه کاره رها کند، کلید این تراژدی همان دختر وینتوییل است، جایی که چند روز بعد از مراسم تشییع جنازه و سوگواری، دختری همجنس گرا رابطهای عاشقانه را با او برقرار می کند و به همراه همان دختر همجنس گرا بر جنازه ٔ مرد عکاس تف می اندازند، در اینجا دختر وینتوییل یادآور شخصیت مارسل است و خود همجنس گرا بر جنازه ٔ مرد عکاس تف می اندازند، در اینجا دختر وینتوییل یادآور شخصیت مارسل است و خود بروست از آلبرتین برای ماندن در خانه اش بود، هیچ چیزی درمورد واکنش و عکس العمل مادر (همسر وینتوییل) پروست از آلبرتین برای ماندن در خانه اش بود، هیچ چیزی درمورد واکنش و عکس العمل مادر (همسر وینتوییل) ناقص مانده است، از سویی دیگر مرگ وینتوییل با کلیه جزئیات بیان می شود و فضاهای خالی موجود در داستان ناقص مانده است، از سویی دیگر مرگ وینتوییل با کلیه جزئیات بیان می شود و فضاهای خالی موجود در داستان توسط پروست به خوبی پوشش داده می شود.

کسانی بسان ما که مادر مارسل را دیدهاند آگاهاند که مارسل از آشنایان دوری می کرد و هنگامی که مادرش متوجه این وضعیت شد از هیچ تلاشی در جهت خوشبختی پسرش دست نکشید، پروست بعدها در مصاحبهای عنوان کرده بود: در نشاندادن امر سادیستی هر چهقدر هم که حرفهای باشید؛ اما باز هم بهتر از شما وجود دارد، همیشه عطش

شر وجود دارد و هیچگاه نمی توان برای آن مرز و محدودهای تعیین کرد همان گونه که حس انزجار بهاندازه عشق است، عطش شر بهاندازه خوبی است.

در عين واضح بودن مي توان اين موضوع را فريبنده دانست؛ چراكه فهم هر جنبهاي نياز به درك جوانب أن هم دارد، مفهوم شر قابل فهم است و کلید درک آن فهم خوبیهاست اگر روشنایی و درخشندگی خوبیها سایه سپید خود را بر تاریکیهای شب گون شر نمی گستراند دیگر شر آن معنا و مفهوم و جذابیت خود را از دست می داد، درک این امر دشوار به نظر میرسد از همین روست که در مواجهه با آن شانه خالی میکنیم، بااینحال میدانیم که بیشترین تأثیرات بر روی احساسات انسانی ناشی از تضادهاست، نبض حرکت در زندگی انسانی ناشی از ترسی است که از سوی مردان به زنان تحمیل میشود و عذاب وحشیانه آن کهتر از توازنی خشونتبار نیست. برای ازبین,وفتن آن در وهله اول لازم است تا این بازی بیهوده (شرایط فعلی) منجر به مرگ به پایان برسد، جنبه دردناک عشق از تجربیات متعدد عشقی حاصل می شود اگر گاه عشق های سانتی مانتال (صورتی) شکل بگیرد به مانند عشق های نافرجام پیش خواهد رفت، این دو نوع عشق در نبود یکدیگر هر یک دارای عیوبی خواهند بود، بدون عشقهای سانتیمانتال عشقهای نافرجام هم معانی خود را از دست میدهد، بدون بدبختی، امید و روشنایی معنا ندارد، بیتفاوتی و خوشبختی متصل به یکدیگرند، رمانها راوی رنج و درد هستند هیچگاه در آن رضایت از یک وضعیت را مشاهده نخواهید کرد، حس خوشبختی حسی نادر است؛ چراکه اگر در دسترس همگان قرار میگرفت تبدیل به امری كسالتبار مىشد، قاعده عصيان على رغم جذابيتهاى فراوان بههيچوجه شادى را به أدمى تزريق نمىكند. قدرتمندترین صحنه در جستجوی زمان ازدسترفته از آنچنان اهمیتی برخوردار نخواهد بود اگر تضاد میان عشقهای سانتیمانتال و عشقهای نافرجام وجود نداشت، أیا سیاهی آنقدرها از تاریکی و تیرگی برخوردار نیست که همیشه ما را در عطش روشنایی و صداقت نگه دارد؟

ناپاکیها و عدم صداقت در تضادها یعنی پاکی و صداقت شناخته می شود، میل به عدم صداقت و ناپاک بودن در آثار مارکی دوساد نیز نمایان می شود که در هر حسی امکان لذتی نامحدود وجود دارد حتی اقیانوس نامحدود ادبیات نیز می تواند او را راضی نگاه دارد، او هرگز نمی دانست که گناهان ما می توانند احساسات اخلاق گرایانه را که به نوعی مرتبط با حس جنایت است برانگیزاند و این امر میسر نخواهد بود مگر اَن که اخلاق طبیعی نیز وجود داشته باشد.

اما پروست تواناییهای بیشتری نسبت به مارکی دوساد داشت، او تیرگیها و سیاهیها را رها می کند و به سمتوسوی تقوا حرکت می کند؛ اما تقوا لذت را از بین می برد. اگر لذتی در این میان وجود داشت صرفاً به علت به دستآوردن تقوا بوده است، شریر (کسی که به شر ارادت دارد) صرفاً جنبههای مادی شر را می نگرد، ما تنها برای گریز از سوءتفاهمها خود را در پشت شیطان پنهان می کنیم، در اینجا تمام تلاش خود را به کار بستهام تا نشان دهم هیچ خوشبختی میسر نخواهد شد اگر توام باتجربه بدبختی نباشد و بالعکس، اگر ما بهمانند پروست (یا حتی ساد) نیکیها را تجربه نمی کردیم شیطان جانشین بی تفاوتیهای درونمان که در ارتباط مستقیمی با خوشبختی است می شد.

### عدالت، حقيقت و لذت

آن چیزی که از مطرح کردن این بحث به دستمان می آید توجه به بی تفاوتی به عنوان عاملی در جهت رسیدن به خوشبختی و خیر و نقطه ٔ مقابل آن یعنی شر است اگرچه خیر و شر مکمل یکدیگرند اما هیچ تعادلی میان آنها وجود ندارد، ما می توانیم بین رفتاری انسانی و رفتاری نفرت آور تمایز قائل شویم؛ اما تقابل این رفتارها با یکدیگر به معنای تقابل نظری آنها نیست، فقر و کمبودهای سنت مشخصاً به دلیل ضعفها و ناتوانی اش به پاسخگویی در باب آینده است، شاید عده ای نگاه به آینده را نوعی زیاده خواهی تلقی کنند؛ اما بی توجهی به آن به معنای عدم توجه به عاقبت خویش و برباددادن آن است، ضعف در قبال آینده اندیشی در مقابل در لحظه زیستن قرار می گیرد، اخلاق سنتی با زیاده خواهی ارتباط متقابل دارد از قضا اولویت شر هم بر مبنای در لحظه زیستن است.

زیادهخواهی اخلاقی مبنای عدالت و امنیت به شمار میرود، من اگر لذتبردن را دوست دارم طبیعتاً از سرکوب کردن ناراحت می شوم، پارادوکس عدالت در زیادهخواهی اخلاقی و گره زیادهخواهی اخلاقی در بند سرکوب نهفته شده است، به نوعی اخلاق سخاوتمندانه را باعثوبانی بی عدالتی می دانند؛ اما سؤال این است که آیا عدالت بدون سخاوت می تواند زنده بماند؟ میل به حقیقت و عدالت در میان تودههای سیاسی دیده نمی شود سخاوت در تضاد با زیادهخواهی قرار می گیرد، ما نمی توانیم کورکورانه و با شوروشوق به سمت زیادهخواهی حرکت کنیم؛ اما سخاوت از محدوده عقل فراتر می رود و تابع احساسات است. عاملی وابسته به احساس سخاوتمندانه و مقدس در همه ما وجود دارد که ذهنیت آدمی را می سازد و به نوعی انسان ساز است؛ اما در دنیای بی ارادگان سخن گفتن از عدالت و حقیقت بی شمر است شاید تنها بدین دلیل که انتظار می رفت در هنگام به خطرافتادن امانوئل برل خشم پروست برانگیخته شود، برل صحنه ای که پروست او را با فریادهای خشمگین از خانه بیرون انداخت را برایمان به تصویر کشید برل شود، برل صحنه ای که پروست او را با فریادهای خشمگین از خانه بیرون انداخت را برایمان به تصویر کشید برل قصد ازدواج با پروست را داشت! و پروست با این تصمیم خود صداقتش را زیر سؤال برد آیا این حماقت بود؟ شاید؛

اما او تصمیم گرفته بود تا صداقت را به تلنبار فراموشی ذهنش بسپارد؛ اما اگر شما تمایل نداشته باشید تا هم سقف کسی که دوستش ندارید شوید این حماقت است؟

من واژگان برل را تکرار میکنم:

چهره رنگ پریدهاش کدرتر از همیشه به نظر می رسید، او مجبور شد برای لحظاتی بیرون برود، توجهم برای لحظاتی به او جلب شده بود، موهایش تیره تر و پرپشت تر از من بود، دندان هایش سالم و فکش مدام می جنبید، قفسه سینه او متورم از حملات آسم بود، پهنای شانه هایش به گونه ای بود که اگر می خواستیم به یکدیگر ضربه ای بزنیم بعید می دانستم که می توانستم در مقابل او، خود را سرپا نگاه دارم.

رعایت حقیقت و عدالت نیازمند آرامش است؛ اما بااینوجود تاکنون جز خشم چیزی ندیدهایم اگرچه لحظههای زندگی ما توام با میل جدا شدنمان از خشمها و جنگهای سیاسی است؛ اما تودهها همواره در تلاش هستند تا همیشه ذهنمان را به سمت خشم سوق دهند، نکتهای قابل تأمل و تعجببرانگیز وجود دارد که پروست همواره به آن اشاره می کرد آن هم وجود عناصر غیرقابل توصیف و ناسازگاری است که در میان امنیت و سخاوت تودهها قرار گرفته است، پروست پرستشگر حقیقت و مشتاق عدالت بود، او تصور می کرد زیر ضربات سهمگین خشم تبدیل به مردی ضعیف تر می شود به همین دلیل بود روزی که فهمید سارقی به علت سرقت توسط پلیس دستگیر شده است در نزد خویش فکر می کرد که کاش می توانست آن قدر قوی باشد تا بتواند آن سارق را از نزد پلیس رها کند ولو به قیمت خویش آن پلیس! غریزهای سرکش و عاصی در پروست وجود داشت، من این عکسالعمل را پاسخی عصبی در قبال خفقان طولانی مدتش می بینم اگر ابهام خشم و وضوح خرد به صورت هم زمان رخ دهد پس ما چگونه می توانیم خود دا در جهانمان بشناسیم؟

روزی خردههای به جامانده از روح و ذهنمان در نوک قلهها و بر بلنداها یافت خواهند شد، آنجاست که حقیقت را که متشکل از تضادها، خوبیها و بدیهاست، درک خواهیم کرد.

# فصل سوم: مارکی دوساد / شوریدگی، رهایی و شاعرانگی

مارکی دوساد و روانپریشیهای باسیلی اراده معطوف به خودتخریبی افکار ساد شوریدگی صادقانه ساد از عصیان تا گشایش آگاهی شاعرانگی تقدیر ساد

#### ساد

چرا انقلابهای مقطعی می تواند سبب نبوغ و درخشش بیش تر هنرها در سرتاسر جهان شود؟ خشونتهای مسلحانه با این میزان از نبوغ همخوانی ندارد؛ اما منجر به فوران هنری خواهد شد به نحوی که می توان در روزگار صلح از آن لذت برد، روزنامهها نشان دهنده ٔ سرنوشت دهشتناک انسانی هستند، حقیقت، قهرمانان تراژدی و رمانها نیستند، حقیقت شور و هیجانات ذهنی است که تخیلات ما را شکل می دهند؛ اما باید دقت کنیم که بینشهای هیجانی از شعور و تأمل تاریخی و هنری برخوردار نیستند و همین امر در باره ی عشق هم صادق است.

انقلابها نمی توانند تأثیر منفی بر روی هنر و خلاقیت هنری بگذارند، انقلاب فرانسه در گام نخست دوران عقیمها در ادبیات فرانسه را رقم زد؛ اما استثنایی هم در این میان وجود داشت و آن هم مردی یگانه و شهره به بدنامی بود، مارکی دوساد با نگرش و کارهایش نشان داد که هر شکلی از عقیم بودن مردود است.

در آغاز باید گفت که اهمیت شناخت نبوغ و زیبایی ساد در کارهایش محسوس است. در نوشتههای ژان پولان  $^3$ ، پیر کلوسوفسکی  $^4$ ، موریس بلانشو  $^4$  هم می توان آرا و عقاید و نگاه دوساد را مجدداً تجزیه و تحلیل کرد، هیچگاه ثروت انبوه خانواده  $^4$  دوساد تا پیش از شهرت وی به چشم نیامد؛ اما به آرامی نقش خویش را نمایان کرد.

زمانی که در فرانسه جشنی برگزار میشود مردم فرانسه آن را بهعنوان نشانی از حاکمیت مردمی و اتحاد جمعی میدانند، آنها آن را بهمثابه نوری در تاریکی میپندارند؛ اما حاکمیت مردمی ترکیبی از سرکشی و عصیان و بهمثابه فریادی است که پرده ٔ گوشها را میدرد و هیچچیزی نمیتواند یارای مقاومت در برابر آن را داشته باشد، برای تفهیم سخنانم در باره ی جشنها میتوانم به شورش زندانیان اشاره کنم، شورش برای زندانیان بهمثابه آزادی تلقی میشود.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Jean Paulhan

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Pierre Klossowski

<sup>8</sup> Maurice Blanchot

# مار *کی* دوساد و روان پریشیهای بستی <sup>۹</sup>

زندگی و آثار ساد بی ارتباط با وقایع تاریخی نبوده است اما روند زندگی اش در مسیری پرفرازونشیب قرار گرفته بود، حس انقلاب در آثار و ایدههای ساد دیده نمی شود؛ اما نوعی ارتباط میان اجزای نامتناسب و چهرههای ناتمام در آثارش به چشم می خورد که آن را می توان بسان ویرانه و صخره و یا شب و سکوت تبییر کرد اگرچه ویژگی این چهرهها مغشوش به نظر می رسد؛ اما زمان آن فرا رسیده تا آنها را از یکدیگر متمایز کنیم. بسیاری از فرانسوی ها در حین برگزاری جشن و مراسمهایشان دچار نوعی حس سلطه طلبی می شوند، آنها تصور می کنند چیزی به نام حاکمیت ملی سبب اتحاد میان آنها می شود و آن را چون نوری در میان تاریکی می پندارند؛ اما این حاکمیت مردمی ترکیبی از سرکشی و عصیان است، شورش زندانیان برای آنها به مثابه جشن محسوب می گردد، جشنی که ذات آن با آزادی عجین است اما باید دانست که حتی در ذات جشنها هم نوعی از حاکمیت دیده می شود؛ ولی باید دانست که آزادی از حاکمیتی انعطاف پذیر ناشی می شود اما نبود اروتیسیسم سبب می گردد که نتوان آن را مثالی جامع و برخوردار از تمام مشخصه ها دانست و از این سو آن را مثالی نمادین می دانند.

در مورد دوران زندان بستی می گویند که آن چنان حائز اهمیت نیست حتی این گونه نقل شده که در چهاردهم جولای ۱۷۸۹ هیچ یادداشتی از هیچ زندانی از جمله ساد در زندان یافت نشده است و امکان دارد که این امر شائبهای از جانب ساد بوده باشد و حتی امکان دارد که این ابهام بخشی از همان تاریکی باشد که با آن روبرو هستیم هرچند که کلیت و شاکله ی بحث ما نیست، میل یا شانس تمام آنچه را که منجر به برانگیخته شدنمان در قبال حقیقت چهاردهم جولای می شود را انکار می کند.

<sup>9</sup> Bastille

یکی از زندانیان خشمگین و عصیانگر بستی نویسنده ٔ کتاب ژوستین ٔ (مارکی دوساد) بود، ژان پولهان در وصف آنچه در ژوستین مطرح شده می گوید: ما می بایست آن را مشکلی جدی بدانیم که پاسخ به آن بیش از یک قرن طول کشید، ساد پس از نوشتن ژوستین به مدت ده سال (تاسال ۱۷۸۴) را در زندان بستی سپری کرد، او یکی از شورشی ترین و خشمگین ترین مردان زمانهاش بود که در باب خشم و عصیان سخن گفت، در یک کلام وی هیولای مغروق در ایدههای آزاد و غیرممکن بود، طبق آنچه گفته شده نسخه خطی ژوستین در چهاردهم جولای در زندان بستی و نسخه خطی صد و بیست روز در سودوم ۱٬در گوشه ٔ یک سلول خالی در همان زندان یافت شد، می دانیم که ساد یکی از علل انقلاب فرانسه ۱٬بود، وی با کمک یک لوله ٔ آب خالی و کثیف و با فریادهایش از درون زندان سبب تحریک مردم و شورش آنها بر علیه حکومت وقت شد، تحریک کردن، ماهیت ساد خشمگین بود که پس از تحمل ده سال زندان درصدد رهایی از غلوزنجیر بود و حتی مدتها پس از رهایی هم هنوز آن خشم درونیاش همراه وی بود، غالباً رؤیا سبب ایجاد نگرانی هیجانی در یک وضعیت ایدئال می گردد و پاسخی گنگ به این وضعیت نه نام منجر به ارضای میل ما نمی شود؛ بلکه سبب تلخی میل ما خواهد شد.

این طبیعت مردی بود که تحریک آمیز بودن در جوهره و رفتارش هویدا بود، علت اصلی تمام آنچه که ساد در جایگاه خود به انجام رساند میل او نسبت به رهایی از محبسی بود که در آن گرفتار شده بود، زمانی که رئیس زندان خواستار آوردن ساد به نزد او شد بسیار دیر شده بود؛ چراکه او در نتیجه هجمه مردم به داخل زندان به آنها ملحق شد و از این فرصت نهایت بهره را برد و از زندان گریخته بود و مأموران زندان با سلولی خالی مواجه شده بودند و همین امر یکی از علل پراکنده شدن دست نوشته های خطی اش به شمار می رفت، صد و بیست روز در سودوم نخستین کتاب ساد محسوب می گردد که می توانید طنین خشم درونی انسان را در آن بشنوید و بخوانید، به نوعی می توان این کتاب مارکی دوساد را در مقایسه با سایر کتب او ارجح دانست، وی با دیدن جمعیت انبوهی که وارد زندان شده بودند ترجیح داد تا دست نوشته های خود را رها کند و رهایی را بر هر چیزی ترجیح دهد، این امر به خودی خود نشان دهنده و حشت کامل وی نسبت به مقوله آزادی بود، چهاردهم جولای به واقع روز رهایی بود، رهایی رازآلودی که از نو باید تجزیه و تحلیل گردد، نسخه های خطی دوساد بعدها و در زمانه ما به چاپ رسید؛ اما دوساد هر گز انتشار آنها را به چشم ندید، شاید همه چیز در نزد او رنگ باخته بود و ناامیدی سرتاپای وجودش را فراگرفته بود، وی نوشته بود این بزرگ ترین بدبیاری است که بهشت برایش مهیا کرده بود، او با جهان بدرود گفت بی خبر از آن که روزی این قطعه می گمشده جای خویش را در میان آثار ماندگار گذشته خواهد یافت.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Justine ou les Malheurs de la vertu

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> the 120 Days of Sodom <sup>12</sup> French Revolution

### اراده معطوف به خودتخریبی

همیشه نویسنده و مؤلف محصول دوران آسودگی نیستند و در این شرایط خواسته یا ناخواسته همه چیز مرتبط با خشونتی انقلابی خواهد بود، چهره ٔ مارکی دوساد چهرهای منحصربهفرد و متمایز از جریان معمول تاریخادبیات فرانسه است، او اعتراف می کند بهمانند هر کس دیگری که در ابتدا وارد ادبیات می شوند از دستنوشتههایش مأیوس و ناامید بود؛ اما هیچ کس حق ندارد ساد را به علت آنچه که مطلوب می نگریسته تحقیر کند (حتی اگر او خشنود از این دیوانگی و انکار آن باشد) تمام آنچه در اثر رخ می دهد به خود نویسنده و مؤلف مربوط است، قطعاً سرنوشتی که برای ساد رقم خورد بی ارتباط با آنچه که می نوشت نبود و همین امر زمینه ساز بیزاری او از کارش شد، این همان عنصر حقیقت است که سبب شباهت زندگی مؤلف و نویسنده به خلقش می شود، این امر بهمثابه نوعی توافق میان زندگی و مردن یا خیر و شر و یا سکوت و فریاد است، ما نمی دانیم که چگونه می توان به مردی دمدمی مزاج و بی انگیزه که دم به دم در حال مرگیدن است امید دوباره داد؟ او که قصد داشت در گوشهای از سرزمینش به زندگی بی انگیزه که دم به دم در حال مرگیدن است امید دوباره داد؟ او که قصد داشت در گوشهای از سرزمینش به زندگی خود بیردازد؛ اما با نوشتن این جملات بی رحمانه ولو به هر دلیلی به همه چیز خاتمه داد:

گودال که پوشانده شد، روی آن باید بذر بلوط پاشیده شود تا این تکه از زمین دوباره سبز شود و وقتی بار دیگر بیشهای انبوه بر آن رشد کرد، نشانههای قبر من از روی زمین محو خواهد شد، همچنان که سخت امیدوارم یاد من از اذهان تمامی انسانها پاک شود.

فاصله ٔ میان با اشک و خون گریستن برای صد و بیست روز در سودوم بزرگتر از فاصله ٔ میان تیری است که از کمان رها می شود تا به هدف برخورد کند، بعدتر نشان خواهم داد که معنای واقعی خلق اثری ژرف در محوشدن نویسنده از اثر خلاصه می گردد؛ چراکه نویسنده به جایی می رسد که دیگر هیچچیزی را لایق خویش نمی بیند؛ بنابراین با محوکردن خود سعی دارد تا به ژرفای اثرش بیفزاید.

### اندیشه ٔ ساد

هیچ امری بی ثمرتر از این نیست که بخواهیم ادبیات مارکی دوساد را مورد تجزیهوتحلیل قرار دهیم، نه تنها هیچ فرشته ای شهامت نزدیکی به وی را ندارد؛ بلکه حتی خودش هم از ما دوری می جوید، اگر از زوایای مختلف فلسفی بنگریم نمی توان او را تنها در یک بعد خلاصه کرد، مطالعات کلوسوفسکی این را به خوبی اثبات می کند که شخصیتهای رمانهای ساد در مواقعی با کلامی ژرف و الهی در باب موجودات شرور سخن می گویند، در مواقعی شخصیتهای آثارش ملحد هستند؛ اما از جنس ملحدانی خونسرد نیستند، او با توهین به مقدسات خدا را به مبارزه می طلبد، وی طبیعت را جایگزین حسی همیشگی به نام خدا می کند، در مواقعی پرهیزگار است و در مواقعی هم کفر می گوید.

رفتارشناس آلمانی در باب ساد می گوید: ذات عصیانگر او خالق شر است، شری که حتی منجر به آزار مادرزنش هم می شود و من چگونه می توانم این چنین مادری را دوست داشته باشم؟ از او تقلید می کنم؛ اما از او تنفر دارم، شبیه او می شوم، این همان چیزی است که او می خواهد؛ اما من از وی بیزارم، ریشه و این تناقضات در ماهیت تفکرات ساد نهفته شده است. در نامهای که به تاریخ بیست و ششم ژانویه ۱۷۸۲ در زندان از او به جای مانده نوشته شده است: ای مرد، طبیعتی که خود را در پشت ارزش های اخلاقی پنهان می کند با ساد مشکل خواهد داشت، او به ناگاه فریاد می زند: چه کسی می تواند بگوید چه چیزی خوب و چه چیزی بد است؟

شما میخواهید قوانین طبیعت و آنچه در قلب شما میگذرد را تجزیهوتحلیل کنید، اینکه آنها در قلب شما چه چیزی را از پیش حک کردهاند معماییست که برایتان غیرقابل حل است، ساد هرگز نتوانست به آرامش دست بیابد و بر روی اصول خود پایبند ماند، او ماتریالیستی بود که حتی همین امر هم نتوانست مشکلاتش را حل کند، شر را دوست دوست داشت و از خیری که او را محکوم به این زندگی کرده بود بیزار بود، وی عاشقانه شر را دوست میداشت و

تمایل داشت تا با اعمالش وجهه شر را پسندیده و مطلوب جلوه دهد، درعین حال هم قادر به محکوم کردن و توجیه شر نبود.

هرکدام از فیلسوفان همعصر او هم به نوعی او را اغوا می کردند، افکار ساد را می توان به دو دوره نامطمئن و در درسرساز تقسیم بندی کرد و نکته دیگری که در مورد او محرز است این است که او هیچ کس را مستحق مجازات نمی داند و یا حداقل مجازات در نزد او مجازات انسانی است، او بر این باور بود که این قانون به هیچوجه قانون بی رحمانه ای نیست؛ بلکه این امر از درک کسانی که هر نوع قتلی را بی رحمانه توجیه می کنند خارج است، وی هر گز از این باور خویش پشیمان نشد و در نامه ای به تاریخ بیست و نهم ژانویه ۱۷۸۲ می نویسد: شما تنها می خواهید فضیلت بر روی زمین به جای ماند و تصور می کنید اگر چیزی به غیراز فضیلت بر روی زمین وجود داشته باشد به هلاکت خواهید رسید، شما نمی خواهید بفهمید که گناه باید وجود داشته باشد، مجازات شما ظالمانه است و بهمانند این است که انگستان را به جهت سرگرمی در درون چشمان یک مرد نابینا فرو کنید، وی در ادامه می نویسد: دوست من، از خودت لذت ببر و هیچگاه کسی را قضاوت نکن، از خودت مراقبت کن تا به سمت شادی و ابدیت گام برداری، من، از خودت لذت ببر و هیچگاه کسی را قضاوت نکن، از خودت مراقبت کن تا به سمت شادی و ابدیت گام برداری، حس می تواند جرمی محسوب نگردد؟ (مدرن ها می گویند حسی درون آدمی وجود دارد که مستقیماً توسط میل انسانی تنظیم و کنترل می شود و حتی می تواند منجر به جنایت شود، ازاین رو هم خطرناک است و هم بی اهمیت محسوب نمی گردد؛ اما اگر بتوان آن را کنترل کرد بی شک می توان در جهت درستی از آن بهره گرفت تا اینکه عاملی خطرناک محسوب گردد)

بسیاری از مردم بر این باورند که قضاوت کردن فاقد میل و ریسک است چرا که در ارتباط مستقیم با قلب آدمی است؛ اما در بسیاری از موارد ما مارکی دوساد را قاطعانه قضاوت کردیم و او را در مقابل قاضی قرار دادیم، ما باید اعتراف کنیم که او علی رغم ثباتش حاضر بود تا زندگیاش را به نحوی تغییر دهد، وی بسیار سخاوتمند بود و حتی این امر را می توان در برخورد او با مادرزنش که خواستار نابودی و از بین رفتنش بود رویت نمود، او در فاصله مهرومومهای سالهای ۱۷۹۲ تا ۱۷۹۳ خدمتکاران زیادی داشت که برایش کار می کردند، در همان زمان منشی و دبیر حزب جمهوریخواه بود و بسیار هم رفتاری افراطی و سخت گیرانه داشت، او در نامهای به سال ۱۷۹۱ نوشته بود: شما از من در مورد احساسات حقیقیام جویا میشوید تا پیروی همان احساسات باشید، هیچ پرسشی به این اندازه نمي تواند زير كانه باشد؛ اما من به شما ياسخ خواهم گفت، نخست به عنوان نويسنده أين نامه بايد بگويم تعهدي كه خواه یک حزب یا احزاب در من ایجاد می کنند سبب پویایی و تحریک افکار درونیام می شود، آیا با این جملات قصد رسیدن به مفاهیمی ژرف را دارم؟ آنها هیچ فهمی نسبت به حزب ندارند درحالی که ترکیبی از تمام احزاب هستند، من ضد ژاکوبن ۲ هستم درعین حال از آن ها متنفرم، پادشاه را میستایم و درعین حال از بددهانی های او منزجرم، من بخشي از قانون اساسي را قبول دارم؛ اما ديگران مرا وادار به عقبنشيني از مواضعم مي كنند، من ميخواهيم به اصالت خانوادگی و اشرافیتم بازگردم؛ چراکه هیچ دلیلی به ازبینبردن أن نمیبینم، میخواهم پادشاه در رأس امور قرار گیرد، من مجلس ملی مانند مجلس انگلستان نمیخواهم که در آن یک مجلس متحد متشکل از دو مجلس عوام و عیان وجود دارد و در آن یادشاهی حالتی تشریفاتی دارد و به آن اختیار کمتری میدهند و تقریباً اختیار یادشاه با نیمی از ملت برابر است، لزوماً همه چیز توسط مجلس عوام و عیان اداره می شود و پادشاه هیچ کاره است، پس من

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Club des Jacobins

چه نقشی دارم؟ اَریستوکرات ۱۴ یا دموکرات ۱۵۰؟ به من پاسخی بدهید، این همان چیزی است که به اَن میاندیشم، اهل قضاوت نیستم.

بدیهی است که ما در مورد این نامه نمی توانیم قضاوتی را انجام دهیم، از نظر عدهای بورژوازیها در این نامه دست بردهاند و قسمتهایی از نامه دستخوش تغییر شده است به جز قسمتهایی که به تحریک عقاید و پرسشهایی از این قبیل اشاره دارد، به نظرم پیرکلوسوفسکی در مطالعاتی که در باب ساد انجام داده است توانسته چهره متفاوتی از نویسنده ژوستین را به تصویر بکشد، او با استفاده هوشمندانه از دیالکتیک ۱۰سعی در به دام انداختن خدا آن هم در جامعهای تئوکراتیک ۱۳ دارد و به دنبال قیام شاهزادگانی است که میخواهند جایگاه خویش را حفظ کنند و منکر تعهدات خود شوند.

از سویی دیگر مطالعات کلوسوفسکی هگلی به نظر می رسد؛ اما از سختی های هگلی برخوردار نیست، به لحاظ دیالکتیکی شباهت بسیاری به پدیدار شناسی ذهن دارد که در آن رشد ذهنی بشر در طول تاریخ از اهمیت و جایگاه ویژه ای برخوردار است؛ اما کلوسوفسکی نتیجه ای عجیب و درخشانی از حرف های ساد می گیرد، جایی که ساد عنوان کرد جمهوری بر مبنای جنایت بنا شده است و اقدام به جایگزینی اعدام پادشاه به جای اعدام خدا می کند، یک تصمیم وسوسه برانگیز با یک مفهوم جامعه شناختی مبتنی بر تئولوژی  $^{1/}$  و دارای جنبه های روانکاوانه و تا حدودی نزدیک به عقاید ژوزف دو مستر  $^{1/}$ است.

بااین وجود این عقاید کمی شکننده است و جملاتی که به ساد منتسب می کنند شباهت زیادی به جملات شخصیت دلمنس در اثر فلسفه در اتاق خواب خودش دارد و به هزاران دلیل خود گواه خطاهای بشری است که خود را متعهد به ویرانی و شر نکرده است، در پایان کلوسوفسکی این گونه بیان می دارد که عقاید دلمنس مابانه، خود می تواند نشانی بر نادرست بودن نظریات ساد در باب مقوله جمهوری باشد، بااین وجود مارکی درگذشته حدسهای ارزشمند و پیشگوییهای درستی را انجام داده است، تنها مشکلات واقعی می تواند کمی متفاوت باشد.

ژان پولان می نویسد: وقتی به خود می نگرم، تنها چندین نویسنده را بسان خویش می بینم که سعی می کنند تا به بازگویی ریاکاری ادبی که بیانش هم دشوار است بپردازند، همین امر به ما نشان می دهد که تا چه اندازه یک مقوله می تواند اروتیک و وحشتناک به نظر برسد، نویسندگانی مایل هستند که با کمک خلاقیت، خلاف این موجها پارو بزنند و رسیدن به مقامی متعالی را در رسوایی و بدنامی می بینند؛ چراکه عظمت و شکوه در براندازی است، وقتی که هر نویسنده ای به علت نوع نگاهش متهم به مصالحه و سازش است، اینکه ما نباید دارای حافظه باشیم یا یک ایدئال را نبینیم هم در نوع خود یک فاجعه بزرگ است، خواه آن که آن ایدئال ادبیات مدرن و معاصر باشد یا اتفاقاتی که باری از خشونت را با خود به همراه دارند، پولان ساد را ستایش می کند؛ چراکه بهزعم او کسی نمی تواند بهمثابه ساد باشد و از موقعیت او به عنوان موقعیتی تحسین برانگیز یاد می کند که اکثریت نمی خواهند از ترس ترورشدن در جایگاه وی شبیه و مقلدش باشند، ساد نگران خطرات و مشکلات زبان نبود و نمی توانست خود را جدای از کاری که انجام

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Aristocratie

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Démocratie

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Dialectic

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Theocracy

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Théologie

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Joseph de Maistre

میداد تصور کند، آن چیزی که او را مجذوب خودکرده بود همان حس شیطانی واژه بود، او نوشته بود که مانند آدمی تارکدنیا در میل خود و میل به هدف خویش گم شده است، کلوسوفسکی بهدرستی می گوید:

ساد در خواب به سر میبرد، خوابی که روحش را به سمتوسوی اندیشیدن سوق میداد، بهنحوی که او تارکدنیایی است که روح خود را در نیایش میبیند، پیش از آنکه دینی الهی را متصور شود، روح خودآگاهش را مدیون خدا نمی بیند، روحی رمانتیک که چیزی بیشتر از باور به ارزشهای نوستالژیک نیست، روح او در هر وضعیتی حتی به هنگام خشم در خودآگاهی به سر میبرد، این روح اوست که در آن فضا زیست می کند و پارادو کسی که ایجاد می شود ناشی از زمانهای ست که او در آن زیست، روح او بی ارتباط با زمانهاش نیست، اگر از خشم روح سخن می گوییم این خشم برآمده از جامعهای ست که در آن زیست می کنیم.

هدف ما قیاس در باره ٔ موضوعی مانند خدا نمی باشد همان گونه که نمی توانیم مدعی شویم هر آن کسی که مدام دعاگوست پس خدا همیشه همراه اوست، همین قیاس را در باب انسانیت هم می توان به انجام رساند پس در این شکل از تفکر باید تغییراتی صورت گیرد و این تغییرات میسر نمی شود مگر آن که در پس آن رنجی نهفته شده باشد، آنچه که دوساد به آن معتقد بود زدودن آگاهی از ذهن بود؛ چراکه بهزعم او آگاهی سبب ازبین رفتن آزادی و آزادی سبب ازبین رفتن آگاهی می شد، بنابراین هدف از طرح این مسئله یعنی پاک کردن آگاهی از ذهن، توجه به تفاوتهای میان ابژه و موضوع است پس هدفی که ساد برگزیده بود نه صرفاً اتکا به فلسفه، بلکه انتخاب راهی برای رسیدن به فلسفه بود، ساد به همه فهم سازی مقوله آزادی در خشونت پرداخته بود در حالی که فلسفه به بررسی آرامش حاصل از آگاهی و تمایز غرایز به عنوان دو موضوع ادغام شده در یکدیگر می پردازد.

توضیح در باب یکنواختی اکثر آثار ساد باتوجهبه غیرقابلتوصیف بودن این نوع از ادبیات کمی دشوار به نظر میرسد، درست است که این کتب با آنچه که از ادبیات در ذهن داریم تفاوتی ندارد؛ اما بیرنگی غالب در اکثر آثار ساد میتواند او را نسبت به سایر همنسلانش متمایز کند؛ اما چه میزان زمان خواهد برد تا پی به عظمت این نوع از ادبیات ببریم؟

### شوریدگی صادقانه ساد

ساد خود را از تمام بشریت جدا میدانست و از سویی علاقه و وافری به زندهماندن و عمری طولانی داشت، وی در اندیشه و ازبین ازبین بردن و فرسوده ساختن اختیارات انسان بود؛ چراکه با ازبین بردن آنها از فکر مرگ و رنج انسان لذت می برد، زیباترین توصیفات برای او معنای ناچیزی داشت، آن یاس همیشگی در آثار ساد زبانزد عام و خاص بود و بر اهمیت آثار او می افزود، همان طور که کلوسوفسکی می گوید کتب ساد بیش تر به نیایش نامه می ماند تا هر نوعی از کتب سرگرم کننده، او خود را بسان راهبی در نظر می گیرد که همواره در حال نیایش است؛ اما هنوز به آنچه که منجر به قرب الهی می شود دست نیافته است، وقتی مخاطب با آثار او مواجه می شود باید پی به رمز و رموزی موجود در آثارش ببرد، رمز و رموزی که آن چنان هم مذهبی نبوده و نیست، آن چهرهای که از او در نامههایش هویداست چهرهای بی ثبات، هیجان زده، اغفالگر، خودشیفته و خوشحال است؛ اما در عین حال در جاهایی مهربان و گاهی نادم است، در روند آثارش با شدت و ضعفهایی روبرو هستیم، شیبهایی ثابت و گاه تند را در آثارش می بینیم، گاه در آثارش گم و گاه دچار تردید می شویم، در گردباد پرحادثه آثارش میل به شکنجه و مرگ دیده می شود، تنها پایان قابل تصور در آثار او میل سلاخ به قربانی شکنجه بودن است، همان طور که پیش از این اشاره کردیم میل به ازبین رفتن مرازش و پاکشدن نامش از حافظه مردان به مانند غریزه در او به اوج خود رسیده بود. خشونت به عنوان حقیقتی تلخ و گاه به شکل رموز در آثارش هویداست، او در ابتدای کتاب صد و بیست روز در سوده نوشت: صودوم نوشت:

اکنون خواننده عزیز این کتاب باید ذهن و قلب خود را آماده خواندن یکی از کثیفترین داستانهایی کند که تاکنون شنیده است، کتابی مشابه با این کتاب از گذشته تاکنون وجود نداشته است، تصور کنید می توانید راجع به هر نوعی از

لذت، صادقانه صحبت کنید ولو آنکه آن لذت را بخشی از طبیعت انسانی بدانید، آنها ما را از لذتها محروم می کنند و آن را جرم مینامند و به رنگ رسوایی و بدنامی آلودهاش می کنند.

کار ساد تا جایی پیش رفت که در تغییری ناگهانی، قهرمانان داستانهایش از افراد شرور تبدیل به افرادی ترسو شدند، در اینجا توضیحاتی درباره ٔ یکی از شخصیتهای داستانهایش میدهد:

سرسخت، مغرور، وحشی، خودیرست، ولخرج برای لذتهای خود و درعین حال هراس انگیز و حریص، زمانی که میخواهد برای خودش مفید باشد تبدیل به شخصیتی حریص، مست، بیاراده، زناکار، لواط گر، قاتل بالفطره و آتش به معرکه انداز میشود، این یکی از چهار شخصیت اعدامی صد و بیست روز در سودوم است، طبیعی است که یک کودک مصمم هم برای رهاشدن از چنگال این چنین غولی به خیانت و حیله متوسل شود تا از چنگال شر رهایی یابد البته این بدین معنا نیست که شخصیتهایی شرورتر از آن چهار اعدامی وجود دارد، شخصیت رئیسجمهور در صد و بیست روز در سودوم فردی شصت ساله و مجرد بود که خود را بهواسطهٔ عیاشی و خوش گذرانی به مرز ویرانی کشانده بود، او قدی بلند و اندامی لاغر همراه با چشمانی یأس آلود و صورتی رنگ پریده و چانهای دراز و بینی کشیده داشت، وی موهایی پرپشت و صاف بهمثابه انسانهای شهوانی داشت و با کمری صاف اَنقدر غرق در عیشونوش و خوش گذرانی خویش بود که صحبت از هر چیز دیگری بهغیراز فسق و فجور برایش بیمعنا مینمود، او همیشه به سخیف ترین و چرکین ترین حالات ممکن مسائل را بیان می کرد که این امر ناشی از قلب اَلودهاش بود، وی تمام همكاران و اطرافیانش را به علت كفرگویی و توهین به مقدسات ازدستداده بود، اختلالات ذهنیاش بهواسطهٔ دائمالخمر بودن شدت بیش تری گرفته بود، او سالهای طولانی را با بیاخلاقی و حقارت گذرانده بود و این حس را یکی از بزرگترین لذتهای زندگی خود میخواند، وی با لبخندهای شیطانیاش موجودی شرور محسوب میشد در حالی که دوک در صد و بیست روز در سودوم نماد شکوه و خشونت به حساب می آمد، او شیفته خشونت بود، اما چه شد؟ اوه خدای بزرگ، چه اتفاقی برای او رخ می داد زمانی که واله شهوت خویش می شد؟ او مرد بودن خود را فراموش می کرد و در حکم ببری خشمگین می درید و تابع هوای نفس و احساسات خویش می شد، گویی که آتش از چشمانش میبارید.

ساد از هر آنچه و هرآن کس که پلیس نامیده می شد تنفر داشت، او از این خشونت در ضدیت با پلیس برخوردار بود و به آنها از دریچه شک و تردید می نگریست، در سال ۱۷۶۸، صبح روز یکشنبه ٔ عید پاک، «رز کلر» یک زن مهاجر آلمانی سی و چندساله، بیوهای که پیشهاش نخریسی بود و مدتی بیکار شده بود، برای کار به نزد ساد آمد. ساد پیشنهاد کار نظافت خانه را به او داد. رُز قبول کرد. ساد به رُز گفت که غذایش به راه خواهد بود و رفتار مناسبی با او خواهد شد.

ساد، رُز را به خانه ٔ شخصیاش برد. او را به اتاقی تاریک برد که پنجرههایش با تخته مسدود شده بودند. به وی گفت میرود تا برایش غذا بیاورد. در اتاق را به رویش قفل کرد. کلر حدود یک ساعت منتظر بود. ساد اَمد و او را به اتاق دیگری برد، به او گفت که عریان شود؛ اما او قبول نکرد، ساد لباسهایش را بهزور از تنش دراَورد و دستوپایش را با طناب بست. ساد، وحشیانه کلر را اَماج تازیانههای خویش قرارداد. بنا به گفته ٔ کلر، ساد مدام با چاقو تنش را می برید و روی زخمهایش موم میریخت. کلر تصور می کرد قرار است که بمیرد، به ساد التماس کرد که او را نکشد تا بتواند اعترافات یکشنبه ٔ عید پاکش را به جا بیاورد. زمانی که ساد کارش را با او به اتمام رساند وی را به اتاق اول

برد و به او دستور داد تا خودش را پاک کند و براندی به زخمهایش بمالد، ساد از پماد دستساز خویش هم به زخمهایش بمالد، ساد از پماد دستساز خویش هم به زخمهایش مالید. او از ساخته ٔ خویش سخت خرسند بود و مدعی بود زخمها را سریعاً التیام می بخشد. بعدها ساد مدعی شد که به کلر پول داده تا او را آماج تازیانههایش قرار دهد و پس از آن بتواند پماد دستسازش را بر روی کلر امتحان کند. ساد برای کلر غذا آورد. او را به اتاقی که در آن کتکش زده بود برد و در را قفل کرد. کلر هم در را از داخل چفت کرد و موفق شد تا علی رغم تحمل جراحتها بعضی از کرکرههای بسته شده را با چاقو باز کند، از ملافهها طناب ساخت و از پنجره فرار کرد.

قصد ما تحسین شرارت نیست؛ بلکه فراروی از خیالات ساد است، او به حدی از انزجار نسبت به زهد و تقوا رسیده بود که این راه و روش را برای خویش انتخاب کرد.

## از رهایی تا گشایش آگاهی

ساد بسیار متفاوت تر از قهرمانان آثارش بود و سعی در نشان دادن احساسات انسانی و القای حس رهایی به مخاطبانش را داشت، وی هیچگاه در نزد خود این گونه نیندیشید که میبایست از زندگی پرخطر و آرزوهای غیرممکن در این مسیر صعب دست بکشد، او به جای فراموشی این آرزوها سعی کرد تا به صورت مستقیم با آنها روبرو شود و پرسش هایی را مطرح سازد که برای همگان مطرح است، پیشینیان او هم دچار این لغزش شده بودند آنها تمایزی میان رهایی از تمایلاتشان و پاکسازی آگاهی قائل نبودند، قطعاً به لحاظ ذهنی عوامل و نیازهایی منجر به در در آزاری می شود، بی شک این رخداد ماحصل ناسازگاری میان خشونت متعصبانه و آگاهی است، شوریدگی، سبب از بین رفتان آگاهی و هشیاری می گردد, آن کس که به دنبال آگاهی است، اهمیت شوریدگی را نفی می کند، در دوران انفرادی زندان، ساد از نخستین مردانی بود که خواستههای منطقی و میل غیرقابل کنترل خود را که آگاهی مبتنی بر ساختارهای اجتماعی را نفی می کرد از خویش بروز داد، به همین علت وی مجبور شد تمام ارزشها را به زیر سؤال ببرد، ازاین رو هیچچیز که تاکنون مطرح شده معنای کامل و مطلقی ندارد.

کتابهای او احساس معکوس بودن را به آدمی القا می کند، وی بعد غیرممکن و دگرگونه زندگی را میخواست، ساد یک تجربه ٔ مشترک تحتتاثیر رهایی از هر قیدوبندی را به مخاطب تزریق می کرد، به عبارت دیگر انگیزه ٔ اروتیک از این هدف ساد نیز امر رهایی بوده است. شاید آنچه که ساد قصد بیان آن را داشت این بود که هیچگونه آزادی و ولنگاری در فسق و فجور وجود ندارد؛ بلکه تمامیتان در امر جنایت خلاصه می شود، روابط مشخصی بین آزادی و ویرانی وجود دارد همان گونه که هیچ آزادی بدون درک معنای ویرانی میسر نیست.

اختلالات جنسی منجر به پریشانی ما و دیگران می شود همچون پریشانی که در مرگ هم احساس می گردد و حسی شبیه به یک جسد متعفن را به ما یادآوری می کند، از سویی دیگر اضطراب ناشی از مرگ نوعی از سردرگمی و یاس

را که برآمده از پوچی زندگی است به ما تلقین می کند و شروع به اختلالاتی در انسان مینماید؛ اما درمورد مردی که به دلیل هیجانات جسمی و روحی نمی تواند در مراسم تشییع جنازه پدرش شرکت کند و مراسم را ترک می کند قضیه کمی متفاوت و ناشی از رفتاری متفاوت است.

اما در مقابل ما نمی توانیم میل جنسی خود را که سودمند است کاهش دهیم، یک نوع از اختلال و حس مازاد بودن وجود دارد که زندگی را به مخاطره می اندازد، تصویری که ساد ارائه می دهد نمایانگر این نوع از اختلال افراطی است، هیچکس نمی تواند منکر این امر شود مگر آن که کور و کر باشد، تصویری که صد و بیست روز در سودوم ارائه می دهد تصویر بیماری جنسی است که دچار هیجانات ناشی از رابطه ٔ جنسی است

انگشتان قطعشده، ناخنهای کشیده شده، همگی نمایانگر نوعی از شکنجه است که با ایجاد رعب و وحشت اخلاقی، درد را تشدید می کند، مادری که بهواسطه خدعه و در فضای وحشت قرار گرفتن مورد استنتاج قرار می گیرد، قتل پسرش، خونها، فریادها و بوهای زننده، همگی مخاطب را دچار حالت تهوع می کند، این احساس تهوع، خفگی و مرگ باعث ایجاد نوعی درد حاد در مخاطب می گردد و او را به مرز ویرانی می کشاند؛ اما ساد چگونه این شهامت را به خرج داد؟ وی چگونه توانست دست به این کار بزند؟ مرد منحرفی که این مطالب را می نوشت فراتر از تخیلاتش گام برداشت، برای او هیچچیز قابل احترامی وجود نداشت، او هیچچیزی را به تمسخر نگرفت، واقعیت این است که زندگانی آن قدرها هم لذت بخش و هراسناک نیست، هریک از ما در وضعیت موجود دخیل هستیم هرچند که نقش ما اندک باشد؛ اما او با توهین به مقدسات این ضربه نهایی را به پیکر ما وارد ساخت آن هم در زمانی که از نظر ما همه چیز باارزش و مقدس بود، این بهمثابه یک بیماری پوستی به نظر می رسد.

این کتاب از جمله آثاری است که ذهن انسان را آنگونه که هست به تصویر می کشد، دنیایی که به سوی انحطاط حرکت می کند و انسانها درنتیجه شکنجه دمادم در دنیا به سمتوسوی ویرانی در حرکت هستند، در گمراهی، انسان با شکل حقیقی خویش روبهرو می گردد، روند زندگی انسانی او را به سمت سطحی گرایی سوق می دهد، ما خود را موجوداتی تعریف شده می نامیم، هیچ حصاری امن تر از خودمتفکرمان نیست.

انسان همواره در تلاش است تا با شبیهسازی خویش به دیگران خود را در دام محدودیتها گرفتار سازد درحالی که تنها راهی که برای گریز از محدودیتهای گوناگون وجود دارد تخریب همانندسازی و شبیه دیگران شدن است، در این شکل از تخریب انسان انکار میشود، ما نمی توانیم یکشی بیجان را از بین ببریم؛ اما انسان در مرگ به اتمام میرسد، خشونتهایی که توسط انسان تجربه میشود از هر نوعی از نظم گریزان است؛ چراکه نظم تحت تأثیر نوعی محدودیت قرار دارد درحالی که انسان باید به دنیای بی محدودیت و بیمرز خویش بازگردد. ذهن آدمی در برابر وحشت از تقدس مقاومتی از خود بروز می دهد؛ اما بااین وجود قربانی (آدمی) از ابراز آزادی هم می ترسد، این هم اتفاقی ست که در دنیای مثلاً آزاد (دنیای ننگین) رخ می دهد، دنیایی که قربانی باوجوداینکه به جهان نامحدود نیم ننجاناهی دارد اما می تواند خود را از چنگال خشونت هم رها سازد؛ ولی همچنان به دنبال تفسیر فرصتهایی ست که پیش رویش قرار گرفته است، وی مخالف آگاهی ست و همواره در وضیتی انفعالی به سر می برد و این ریشه در همان ترس پیشین (ابتدایی) او دارد، از سویی میل به تنهایی سبب گرایش او به زندگی در حال می شود. همان آدمی (قربانی) تنها درصورتی که بتواند با موانعی برخورد داشته باشد وادار به تأمل می گردد و در این صورت فهنی آدمی (قربانی) تنها درصورتی که بتواند با موانعی برخورد داشته باشد وادار به تأمل می گردد و در این صورت هشیارانه عمل می کند، این دو فرضیه به خوبی می تواند نشان دهنده تعصب و سیری پذیری انسان باشد، تعصب به

معنای مخالفت با هر شکلی از آگاهی و روشنی است و سیریپذیری مرحله بعد از آن است که انسان گامی بهسوی آگاهی برمیدارد، این فرایند بهمثابه ارضای لحظهای و آگاهانه است.

آنچه که ساد بدان توجه داشت این بود که به هنگام فسق و فجور حقیقی اندامهای شنیداری بسیار درگیر هستند؛ اما چهار مرد عیاش در صد و بیست روز در سودوم قلبهایشان درگیر شهوت بود و در این راه از کمک چهار روسپی کهنه کار نیز بهره جستند و این تصویری کامل از فسق و فجور را به نمایش می گذاشت؛ اما راویان این اثر تنها در پی رساندن و تفهیم یک معنا بودند و آن هم ارائه تصویری روشن از فسق و فجور سادی بود. مهمتر از همه اینکه این اثر در تنهایی ساد در سلول انفرادی نوشته شده است، آگاهی همواره می تواند از نو شناسانده و تکثیر شود ولو پایه و اساس آن بر مبنای غریزه اروتیک باشد، شاید که این اثر باید در شرایط غیرانسانی زندان نگارش می شد تا این گونه شکل می گرفت، شاید اگر ساد آزاد و رها بود می توانست امیال و نیازهای خود را برآورده کند؛ اما زندان مانع از آن شد اگرچه میل ساد سبب عذاب او شد؛ اما رهاوردش دانشی بود که بدون کسب تجربیات وی در باب میل حاصل نمی شد.

رفتارشناس جنسی المانی کرافت ایبینگ '<sup>۲</sup>تأکید می کند که آگاهی عینی شکلی از رفتار بشری است؛ اما خارج از تجربیات حقیقی و عمیق بشری شکل می گیرد و ماندگار می شود گرچه به لحاظ عقلایی ابینگ آن را نمی پذیرد، میل به آگاهی به سختی قابل دستیابی است؛ چراکه میل می تواند آگاهی را دچار تغییر کند؛ اما مهم ترین اصل سرکوب، رضایت و خرسندی است؛ مثلاً برای حیوانات جنگل، رضایت جنسی در پریشانی حواس خلاصه شده است، این واقعیت که مردان هم باید این چنین حواسی داشته باشند ناشی از همین عنصر ناخودآگاه است؛ اما هشیاری انسان را در معرض خطر قرار می دهد، این ساد بود که امکان رسیدن به این آگاهی را برایمان فراهم کرد، وی هرگز از دنبال کردن خط فکری خویش پشیمان نشد و به دنبال کسب دانش زمانه خویش بود، اگر او نبود زندگی، هرچومرجی را که او در آن می زیست را به وی اعطا نمی کرد تا او امکان پروراندن میل سیری ناپذیر خود را داشته باشد و ساد هیچگاه نمی توانست به قدرت تمایز میان امیال خویش دست یابد.

بهتر است بر روی این نکته ٔ مهم و درعین حال دشوار تأکید کنم که خاستگاه ساد تحقق آگاهی بود؛ چراکه او هیچگاه به مرحله ٔ وضوح آگاهی نزدیک نشد، اگر فقدان میل نباشد ذهن هنوز در تقلای رسیدن به آن دستوپا خواهد زد، اگر مخاطب حس یأس خود را ترک کند، می تواند به تمایزی میان میل ساد و میل خویش برسد البته که غرایز مخاطب کم تر و امیال او نسبت به ساد عادی تر است.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Richard von Krafft-Ebing

#### شاعرانگی تقدیر ساد

می توان شگفت زده بود که چنین حقیقتی بس سترگ چگونه سربه مهر ماند و سپس به شکلی عجیب برای همگان آشکار شد در حالی که مبنای آن مبتنی بر ارزشهای بنیادین بود؛ اما هرگز نمی توان منکر پس زمینه ای که در پشت این حقیقت به صورتی نمادین وجود داشت شد، این حقیقت نوپا دارای شکوهی شاعرانه نبود؟ بدون شکوه شاعرانه هرگز چنین چیزی پدید نخواهد آمد، انسان به دنبال ساخت اسطورههاست تا به واسطه و ذهن ساخته خویش (اسطوره) پی به عمق آن ببرد، به واسطه انقلاب فرانسه و درگیری هایی که در زندان بستی رخ داد و فرار ساد، اکنون رازهایش در نزد ماست، وی حتی برای زیستن در رؤیاهایش هم سیاه بخت بود، هویت او در فراتر رفتن از محدودیتهای موجود و فراروی از امیالش خلاصه می شد.

موریس بلانشو <sup>۱۲</sup>بهدرستی اشاره کرده است که ساد موفق شده تا با ساختن تصاویری از دوران زندان و انفرادی اش، تصویری از تنهایی جهان را در معرض دید همگان بگذارد و با ساخت این تصویر، دیگر زندان جهان او را آزار نمی داد، چراکه او دیگر موجودات روی زمین را از این زندان طرد کرده بود. بدین ترتیب بستی مکانی برای نوشتن ساد به شمار میرفت، وی مصلوبی بود که محدودیتهای آگاهانه را بهواسطه ٔ میل سیری ناپذیر و بی قدرتش به سمت ویرانی سوق داد.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Maurice Blanchot

# فصل چهارم: کافکا/محاکمه، قصر، داوری

آیا کافکا را باید سوزاند؟
کافکا، ارض موعود و جامعه ٔ انقلابی
کودکی بینقص کافکا
تاب موقعیت کودکانه
جهان مسرتبخش کافکا
نشاط شادمانه ٔ کودک در تجلی رهایی والای مرگ احیا می شود
معنای خصومت کمونیستی

## أيا كافكا را بايد سوزاند؟

تحریریه ٔ هفته نامه ای کمونیستی به نام آکسیون، مدتی پس از جنگ جهانی دوم مبحثی با موضوعی غافلگیر کننده را مطرح نمود، این تحریریه اقدام به طرح پرسشی این چنینی نمود: آیا کافکا را باید سوزاند؟ ازآن رو این پرسش غافلگیر کننده به نظر می رسید که تا پیش از آن هیچگونه پرسشی نظیر آن مطرح نشده بود (مثلاً آیا کتابها را باید سوزاند یا کدام کتابها را باید سوزاند؟) به هر حال انتخاب پرسش از جانب نویسندگان زیر کانه بود.

کافکا نویسنده ٔ محاکمه، آنگونه که آنها اذعان داشتند یکی از بزرگترین نوابغ عصر ماست، بااینوجود تعدد پاسخهای داده شده به این پرسش خود گویای ثمربخش بودن این بیپروایی از جانب تحریریه بوده است، سوای اینکه این پرسش پیش از مطرحشدن دارای پاسخی از جانب نویسنده اثر (کافکا) بوده است که توسط تیم تحریریه در انتشار آن کوتاهی به عمل آمد، کافکا زیر شکنجه ٔ میل به سوزاندن کتابهایش زیست و با زندگی وداع کرد. بدزعم من، کافکا تا آخرین لحظات زندگیاش در سردرگمی به سر میبرد و برای شروع بررسی این امر باید گفت که او کتابهایش را نوشت و از سویی میبایست گستره ٔ زمانی میان برههای که نویسنده چیزی را مینویسد تا زمانی که تصمیم به سوزاندن نوشتهاش میگیرد را هم در نظر بگیریم، بنابراین تصمیم کافکا گنگ و مبهم به نظر میرسد. وی وظیفه ٔ سوزاندن کتابهایش را بر عهده دوستی میگذارد که میداند او هیچگاه دست به این کار نخواهد زد؛ اما کافکا پیش از فرارسیدن زمان مرگش تصمیمش را اعلام کرده بود که میخواهد هر آنچه از او باقیمانده است در آتش سوزانده شود.

درهرحال اگر ایده ٔ سوزاندن کافکا چیزی بیش تر از یک اقدام تحریک آمیز نباشد؛ اما برای کمونیستها از منطق مشخصی پیروی می کنند، از قضا آن شعلههای خیالی به درک بهتر آثار کافکا کمک می کنند، بعضی کتب محکوم به

سوختن هستند: أن كتب را در أتش مى افكنند تا بسوزند، هر چند أن كتب پيش از به أتش افكنده شدن نابود شدهاند.

#### کافکا، ارض موعود و جامعه ٔ انقلابی

شايد كافكا فريبدهندهترين نويسنده أ عصر خويش به شمار ميرفت؛ اما وي خويش را فريب نداد، او برخلاف بسیاری از نویسندگان مدرن از ابتدا قصد داشت که نویسنده شود، وی بهخوبی میدانست که ادبیات آن رهاورد رضایت و خرسندی را که در تعقیبش بود برایش به همراه ندارد؛ اما هیچگاه از نوشتن دست نکشید. بااین حال نمي توانيم بگوييم كه ادبيات او را مأيوس كرد؛ زيرا در قياس با ديگر اهدافش ادبيات أن چنان هم وي را نااميد نكرد، ادبیات برای وی بهمثابه ارض موعود برای موسی بود، کافکا در باب موسی در دفتر خاطراتش مینویسد: این حقیقت که او تا چندی پیش از مرگ، ارض موعود را با چشمان خویش ندید امری تکان دهنده است، یگانه اهمیت این نگاه آخر، خود گویای زندگی ناقص انسان است. ناقص بدین جهت که این وجه از زندگی (انتظارکشیدن برای ارض موعود) منوط به لحظه است و بهسادگی به اتمام میرسد، موسی نتوانست به کنعان برسد چرا که زندگیاش بسیار کوتاه بود و بسان یک انسان زیست، این سخن به معنای زیرسؤال بردن یک بخش از زندگی نیست؛ بلکه به معنای به زيرسؤال بردن همه ُ تلاشهايي است كه به يک اندازه فاقد معناي انساني هستند، همه ُ اين تلاشها بهمانند تلاش ماهی برای زیستن بیرون از أب یاس ألود است، در چرخ دوار تنها یک اصل وجود دارد و أن این است که أیا ما با انسان بودن کنار می اییم؟ ایا چیزی هست که بیش از این با موقعیت کمونیستها در تضاد باشد؟ کمونیسم کنشی تمام عیار است که جهان را تغییر می دهد، در کمونیسم محل استقرار هدف معطوف به زمان است و در آینده هدف مقدم بر وجود یا زمان حال است و هر نوع فعالیت در زمان حال تنها زمانی ارزشمند است که همسو باهدف باشد، جهان باید تغییر کند؛ بنابراین کمونیسم پرسش از اصل را طرح نمی کند، تمام بشریت گرد یکدیگر آمدهاند تا حال را فدای قدرت نا گریز هدف کنند، کسی نسبت به این ارزش تردیدی ندارد و اقتدار مطلق کنش را زیر سؤال نمىبرد.

آنچه که باقیمانده تردیدی بی اهمیت است، به خود می گوییم کنش هیچ کس را از زندگی منع نکرده چرا که جهان کنش دغدغهای به جز هدف خویش ندارد، هدفها بسته به نیتها متفاوت از یکدیگر هستند و همیشه تنوع یا تقابل آنها جایی برای آسایش فرد باقی گذاشته است تنها انسانی نامتعارف و نیمه دیوانه می تواند هدفی را برای رسیدن به چیزی کم ارزش تر نه باارزش تر رها کند، کافکا می گوید: مابقی ماجرای موسی طنزی بیش نیست، چرا که وی به واسطه پیامبر بودنش باید در لحظهای جان به جان آفرین تسلیم می کرد که به هدفش رسیده بود، کافکا همچنین اضافه می کند: دلیل اصلی شکست موسی زندگی انسانی اش بود. هدف علی رغم محدود بودن زمان به تعویق می افتد، به همین دلیل است که ذاتاً هدف برای کافکا جذاب است، بررسی دقیق تر رویکرد کافکا امری بسیار متناقض و در مخالفت با ذهنیت کمونیستی است، نه تنها با این باور که چیزی جز انقلاب ارزش ندارد.

#### کودکی کامل کافکا

اما این کاری آسان نیست، هرگاه کافکا تصمیم میگیرد تا به بیان ایدههایش بپردازد، از هر واژه نژنگی میسازد، وی به ساخت بنای پرپیچ و خمی میپردازد که در آن واژگان نظمی منطقی ندارند و تنها به روی یکدیگر تلنبار میشوند، گویی رسالت واژگان در متن، مبهوت و گمراه کردن مخاطب است، گویی واژگان ارجاعی به خود مؤلفاند، گویا مؤلف کسی است که هیچگاه سفر از بهت به حیرت او را خسته نخواهد کرد. آنچه که از عهده ٔ ما خارج است نسبتدادن معنایی مشخص به نوشتههای کاملاً ادبی کافکا است، گاهی در این نوشتهها آن چیزی را رویت می کنیم که بهواقع در آنها وجود ندارد و یا در بهترین حالت ممکن چیزی را که در متن هست میبینم، اما جز اشاره کاری از دستمان ساخته نیست با همه ٔ این تفاسیر در این هزارتو می توانیم جهتی کلی را دنبال کنیم، جهتی که کنر کاری از دسایش آشکار می گردد که از آن هزارتو خارج شده باشیم، اینجاست که گمان می کنیم بتوان گفت که کار کافکا به نمایش گذاشتن نگاهی کودکانه است. بهزعم من نقطهضعف جهانی که در آن زندگی می کنیم این است که کودکی را عرصهای جدا می بیند، هر چند که برایمان بیگانه نیست که خارج از ما باقی می ماند و از نمایاندن حقیقت خود ناتوان است، از سویی دیگر هیچ کس اشتباه را نمایاندن حقیقت نمی داند، کودکانه است و جدی نیست، دو گزاره ٔ هم ارزند. خویش دست می باین و ماهیت اصلی خود را فاش می کند. حیوانات هیچ گاه بدین نحو دوران کودکی ندارند؛ اما خردسالان گاه پرشور آنچه را که بزرگسالان به آنها تلقین می کنند به مسائلی که از دید بزرگسالان به آنها ارتباطی خردسالان گاه پرشور آنچه را که بزرگسالان به آنها تلقین می کنند به مسائلی که از دید بزرگسالان به آنها ارتباطی ندارد مرتبط می سازند، جهانی که سفتوسخت به آن چسبیده بودیم و با معصومیتش سرمستمان کرد این چنین است، ندارد در تبرط می سازند، جهانی که سفتوسخت به آن چسبیده بودیم و با معصومیتش سرمستمان کرد این چنین است، ندارد در تبرا می می در این چنین است، ندارد در تبرا می سور در می با می در می خود و با معصومیتش سرمستمان کرد این چنین است، ندارد در این کفت که با دید بزرگسالان به آنها را تبه این خود با معصومیتش سور می خود و این که با دین خود با معصومیتش ست می ایند بودیم و با معصومیتش سور که خود که با در در خانه که با در در خود که با در سور کیگر می کساله کست کست و با معصومیت

جهانی که در آن هر نیرویی که بخواهد آن را بخشی از نظام بزرگسالان کند، پسزده می شود.

از کافکا چیزی برجای مانده که ناشرش آن را طرحی برای یک خودزندگی نامه نام نهاده است، این بخش تنها به رفتاری خاص در دوران کودکی اشاره دارد، اگر فکر می کنید در سنین کودکی خوابیدن برای کودک بهترین کار است، هرگز قدرت درک کودکی را ندارید که جذب داستانی مهیج شده است، اما پیش از پایان داستان چارهای به جز به رختخواب رفتن ندارد، چند سطر بعد کافکا می نویسد: حجم زیاد خواندههایم رهاوردی جز شکستی پنهان برایم به همراه نداشت و نتایج آن برایم سبب سرشکستگی و افسردگی بود، نویسنده مصرانه به محکومیت سلایقی معتقد است که خصوصیات کودکانه را می سازند، نتیجه محدودیت و سرکوب برای وی، نفرت از سرکوبگر و یا بی اهمیت شمردن خصوصیاتی است که او از آن ها دفاع می کند، کافکا می نویسد: اگر می توانستم یکی از این خصایص را پنهان شمردن خصوصیاتی است که او از آن ها دفاع می کند، کافکا می نویسد: اگر می توانستم یکی از این خصایص را پنهان نگاه دارم نتیجه اش نفرت از خویش یا سرنوشتم بود.

خواننده ٔ محاکمه و قصر برای درک فضای رمانتیک آثار کافکا با مشکل چندانی مواجه نخواهد بود، کافکا وقتی که به بلوغ بیشتری دستیافت، جنایت نوشتن را به جنایت خواندن نیز افزود، وقتی بـه ادبیـات روی آورد اطرافیـانش و مهمتر از همه پدرش، به هنگام دستگیری وی به جرم خواندن با او بدخلقی کردند و ازایـنجهـت کافکـا را مـأیوس میکردند.

میشل کاروژ بهدرستی معتقد است: آنچه بیش از هر چیز نفرت او را بر میانگیخت سبکسرانه خواندن مهمترین دغدغههای ذهنیاش بود، کافکا با توصیف صحنهای که در آن حس تحقیر خانواده به شکل ظالمانهای در آن مشهود بود، مینویسد: مثل قبل روی صندلی نشسته و در برابر دیدگان خانوادهام خم شده بودم؛ اما بهواقع آنها با یک ضربه ٔ کاری مرا از جامعه تبعید کرده بودند.

#### تاب موقعیت کودکانه

نکته ٔ عجیب درباره کافکا این است که میخواست پدرش او را بفهمد و تابع کودکی نهفته کتابهایی باشد که خود کافکا آنها را میخواند و بعدها مینوشت! او نمیخواست کاری کند که جامعه ٔ بزرگسالان پدرش را نیز طرد کننـد، این فکری غیرممکن بود و ارتباط پدرش با آن جمع از کودکی در ذهن وی حک شده بود.

پدر برای وی نماد اقتدار با علایق محدود به ارزشهای کنشهای مؤثر بود، پدرش نماد اولویتدادن به هدف خویش و بی توجهی به زمان حال بود، نمادی که بیشتر بزرگسالان آن را تأیید می کنند، کافکا بسان هر نویسنده جدی هدف خویش را ارجح و در تقابل با میل به لحظه ٔ حال می دانست، البته ناچار به تن دادن به شکنجهای بنام کار اداری شد و هیچگاه از این وضع و کسانی که وی را به این کار گماشته بودند گلایهای نکرد، از بخت بد خویش می نالید و خود را جدا از جامعهای که او را به کار گرفته بود می دانست، جامعهای که به زعم وی بی ارزش و کودکانه بود، خصایلی که در اصل هم خصلت با وی بود، البته پاسخ آشکار پدرش همیشه سبب ناتوانی پسر در فهم جهان کنش بود.

در سال ۱۹۱۹ کافکا نامهای برای پدرش نوشت که خوشبختانه هیچوقت آن را پست نکرد و قسمتهایی از آن نامه هنوز باقیمانده است، کافکا می نویسد: من بچهای ترسو بهمانند تمام بچههایی بودم که می ترسند، یکدنده بودم چرا که مادرم مرا لوس بار آورده بود؛ اما فکر نمی کنم که آن گونه سرکش بوده باشم که کلامی از روی محبت، فشردن دستی یا نگاهی مهربان نتواند انتظارتان از من را برآورده کند، شما با یک بچه بر اساس ذات حقیقی تان که تحت تأثیر زور و خشونت قرار دارد رفتار می کنید و این حد از زور و خشونت را به درجهای اعلا رسانده اید، چرا که به

عقایدتان ایمانی بی حد و اندازه دارید، در حضورتان به لکنت میافتم و زمانی که در برابر شما قرار می گیرم به کل اعتماد به نفسم را از دست می دهم و احساس گناه تمامیتم را در آغوش می گیرد، بسان زمانی که در باب کسی نوشتم: می ترسد شرم بعد از مرگ نیز او را رها نکند. هر چه می نوشتم درباره شما بود، برای تهی کردن خویش از غصهها و افسوسهایی که در برابر شما قدرت بروزدادنش را نداشتم چه می توانستم بکنم؟ برای من همه چیز دلیلی برای فاصله گرفتن از شما بود، فاصله ای که به هر بهانه ای آن را زیاد و زیادتر می کردم.

کافکا میخواست نام مجموعه آثارش را تلاش برای گریز از فضای پدرانه بگذارد؛ اما اشتباه نکنیم، چرا که کافکا هیچگاه در فکر گریز نبوده است او میخواست؛ مانند یک تبعیدی در این فضای پدرانه زیست کند، او میدانست که تبعید شده است، نمی توانیم با قاطعیت بگوییم که دیگران او را تبعید کردند یا او خودش را تبعید کرد، کافکا صرفاشیوه و رفتاری را برگزید که برای جهانی با علایق صنعتی و تجاری نفرتانگیز مینمود، وی میخواست در رؤیای کودکانه و خویش باقی بماند.

رؤیای گریزی که وی در سر میپروراند با شکل سنتی گریز از مسئولیتهای روزمرهای که غالباً در آن بازنده بود، تفاوت داشت. آنچه گریزهای مرسوم کم دارند و بهخاطر همین کمبود مجبور به مصالحه و نوعی ریاکاری میشوند، حس درونی گناه است، حس تخطی از قانونی معین و شفافیت خودآگاهی بیرحمانه، آن کس که به ادبیات پناه میبرد میداند که جز سرگرم کردن خویش کاری ندارد، اما وی هنوز به معنای واقعی کلمه آزاد نشده بود چرا که رهایی بسان شرافت است، شخصی آزاد است که جامعه شلطه گر او را آزاد بشناسد.

جهان کسبوکار پدر وی همان جهان کهن فئودالیسم اتریشی بود، جامعهای که می توانست پسر یهودی جوان را به هر دلیلی به جز تفرعن ادبیاش به رسمیت بشناسد، جهانی که در آن قدرت پدر فرانتس تأیید می شد چرا که معیارهای این جهان بر اساس رقابتی سخت در بازار کار شکل گرفته بود، بنابراین این جهان جایی برای هوسرانان و خیال بافها نداشت، اگر چه که با کودک با تسامح برخورد و گاه محتاطانه آن را دوست داشت؛ اما کودکی را محدود به اصول می کرد و آن را مختص به سنین کودکی می دانست، همین نکته ما را به افراط گرایی کافکا رهنمون می سازد، جهان اقتدارگرا که علاقهای به شناخت امثال کافکا نداشت و در مقابل کافکا هم هیچگاه در مقابل جهان اقتدارگرا سر تعظیم فرود نیاورد؛ اما هیچگاه هم نخواست که این اقتدار را واژگون سازد و یا علیه آن موضعی بگیرد، وی نمی خواست در برابر پدری که زیستن را برای او ناممکن ساخته بود بایستد، او به نوبهٔ خود هرگز نخواست که یک بزرگسال یا پدر باشد، گرچه وی به شیوه و خود تمام زندگی اش را جنگید و تمام راهها را برای ورود به جامعه و پدرش آزمود، اما ورود به این جامعه تنها یک شرط داشت و آن هم این بود که او می بایست همان کودک به مسئولیتی که بود باقی بماند.

کافکا تلاش مذبوحانهاش را به شکلی خستگی ناپذیر ادامه داد، وی هیچگاه امیدی نداشت و تنها راه برای ورود به جهان پدرش مرگ بود! چرا که تنها بدین شیوه بود که می توانست خصایصی از جمله هوسها و کودکیاش را کنار بگذارد، وی این راهحلها را که بارها در رمانهایش بیان کرده است در سال ۱۹۱۷ این چنین بازگو می کند:

مرگ محرم من، ماحصل باورهایم، بازگشت بهسوی پدر و روز بزرگ آشتی است، تنها راه پـدر شـدن بـرایش ازدواج بود؛ اما این راهحل علیرغم دلایل قاطعی که داشت بیهوده بود، او دو بار نامزدیاش را به هم زد، بـه تعبیـر میشـل کاروژ او از نسلهای پیشین جداافتاده بود و هرگز تلاش نکرد خود هدایت نسلی را بر عهده بگیرد.

کافکا در نامهای به پدرش نوشت: مانع اصلی ازدواجم اعتقاد راسخم به این است که برای تشکیل و هدایت خانواده باید دارای خصلتهایی بود که آن را تنها در وجود شما دیدهام، به عبارتی دیگر باید شبیه شما بشوم و آنگاه به خودم خبانت کنم.

کافکا می توانست بین رسوایی های بی خطر کودکانه، هوسرانی، شوخ طبعی و خلق و خوی والا یکی را برگزیند، گرچه

هر دوراه بی اعتنایی نسبت به همه چیز است و در هیچ کدام به شادی موعود و تلاش برای رسیدن به این شادی که در قبال کار، تلاش و اقتداری مردانه و عده داده شده است وقعی نهاده نمی شود، او بر انتخابش پافشاری نمود اگرچه که راه ورسم انکار خویش را هر گز نیاموخت تا تسلیم سازوکار شغلی بی مزد شود، وی به خوبی می دانست چگونه شغلی شرافتمندانه را برگزیند، وی هوسرانی، کودکی، رفتار شرم آور و دروغهای آشکار قهرمانان رمان هایشان را انتخاب کرد و در پی جهانی غیرعقلایی، رها و دست نیافتنی بود تا بدین واسطه بتواند وجودی را بیافریند که به علت وابستگی به مرگ ممکن می شود.

کافکا در راه رسیدن به هدف خویش قاطع بود و با هیچچیزی سازش نمی کرد و اجازه نمی داد هیچ یک از ارزشهای والای انتخابش دگرگون و یا درگیر پلیدی شود، او هرگز با جدی گرفتن موضوعی که نمی توانست مبدل به امری والا شود از مسیرش منحرف نشد، آیا هوا و هوسهایی که قیود قانون و اقتدارگرایی را به پای بسته اند دارای ارزشی بیش تر از حیوانات درون باغوحش هستند؟ کافکا به درستی دریافت که هوسرانی نیازمند ناخوشی و آشفتگی است، همان طور که موریس بلانشو درباره وی می گوید:

برتری از آن کنش است، هنر (هوس) هیچ برتری بر کنش ندارد، جهان ملک حلال تمام کسانی است که ارض موعود برایشان در نظر گرفته شده و بدین واسطه نیروها را کنار یکدیگر گرد می آورند و می جنگند تا به غایتشان برسند، کافکای ساکت و مستأصل هیچگاه بر علیه اقتداری که حلقه ٔ زندگانی را برایش تنگ و تنگ تر می کرد نایستاد و به اشتباه رایج رقابت تحت فشار اقتدار گردن ننهاد.

مردی که زمانی تمام محدودیتها را پسزده بود اگر فاتح این رقابت شود بسان تمام انسانهای دیگر به همان آدمهایی مبدل می شود که زمانی محدودیتها بر آنها اعمال شده بود، هوسهای کودکانه متعالی و محاسبهناپذیر هرگز منجر به پیروزی نمی شوند، والایی و برتر بودن تنها در شرایطی ممکن خواهد بود که کسب قدرت دغدغه نباشد، کسب قدرت همان دغدغه کنش است، همان اولویت آینده بر زمان حال و اولویت ارض موعود است، نباشد، کسب قدرت همان دغدغه کنش است، همان اولویت آینده بر زمان حال و اولویت ارض موعود است، ستیزنکردن با دشمن ظالم خود کاری بس دشوار و به معنای پذیرش پیشنهاد مرگ است، نجاتیافتن بدون خیانت به خود نیازمند نبردی مداوم، صادقانه و دردناک است، تنها شانس بهرخ کشیدن این خلوص هذیان گونه پیوندنزدن آن با منطق عدم انطباق آن با سازوکارهای کنش است، این خلوص می تواند تمام قهرمانان این راه را در باتلاق گناه به دام بیندازد، آیا کودک تر و خاضع تر از شخصیت ک در قصر و شخصیت یوزف ک در محاکمه وجود دارد؟

بنا به گفته کاروژ این شخصیت دوگانه که در هر دو کتاب تکرار می شود به گونه ای سرسختانه، دیوانه وار و غیرقابل محاسبه پرخاشگر هستند و سرگشته هوسهای خویش اند و بسان مرد کور لجبازی می مانند، وی چشم انتظار گشاده دستی مقامات بی رحم حاکم است، او به مانند شجاع ترین مردان بی بندوبار در وسط سالن، هتل، در وسط مدرسه، در حضور وکیل و حتی در دادگاه عالی عدالت، دست به هر کاری می زنند.

در داستان داوری، پسر پدر را تحقیر می کند؛ اما پدر باور دارد که نابودی ناخواسته توأم بااقتدار وی بی مجازات نخواهد ماند، مردی که خود عامل بینظمی است، سگهای وحشیاش را آزادکرده و جایی برای پنهان کردن آنان نمی یابد، خود اولین قربانی آن خواهد بود و سگها به سرعت او را تکه تکه خواهند کرد، بی شک این سرنوشت تمام انسانهای والاست.

والا بودن با انکار خویش (حتی کوچکترین محاسبات در حد دغدغههای زمینی باقی میمانند، تنها کاسهلیسی و تملق و اولویت بخشیدن به ابژه ٔ محاسبه در برابر لحظه ٔ حال است که باقی میمانند) یا در آن لحظه ٔ کوتاه مرگ است که می تواند ماندگار بماند، مرگ تنها ابزار نجاتیافتن از زوال والایی است، تملق در مرگ جایی ندارد چرا که هیچچیز در مرگ جایی ندارد.

#### جهان مسرتبخش كافكا

کافکا در پی زندگی والا نیست، بلکه وی در پی زندگیای است که حتی در بوالهوسانه ترین لحظاتش دروغین است و به شکلی گریزناپذیر غهزده است، میلی افراطی در محاکمه و قصر میل بی عشق و ناتوان است، میلی بی حاصل که هر کس ولو به هر قیمتی که شده باید از آن بگریزد؛ اما ناگاه همه چیز به هم می ریزد، کافکا در دفتر چه خاطراتش به سال ۱۹۲۲ می نویسد: هر گاه احساس رضایت می کردم به دنبال نارضایتی می گشتم و تمام روشهایی که زمان و سنت برای رسیدن به نارضایتی پیش پایم گذاشته بودند را می آزمودم، سپس دوباره می خواستم به وضعیت پیشین بازگردم، بنابراین من همیشه ناراضی بودم حتی زمانی که هیچ چیز مطابق میلم نبود، عجیب است که اگر بادقت بنگریم بخشی از واقعیت باید از همین موقعیت احمقانه بیرون بیاید، زوال روانی من مثل یک بازی کودکانه آغاز شد، بنگریم بخشی از واقعیت باید از همین موقعیت احمقانه بیرون نباید، زوال روانی من مثل یک بازی کودکانه آغاهانهای بود، به عنوان مثال وانمود می کردم تیکهای عصبی دارم، دور خودم می چرخیدم و دستهایم را پشت سرم می گذاشتم، کاری کودکانه و به ظاهر اعصاب خردکن که به واقع موفقیت آمیز بود، در نوشتن هم همین شیوه را در پیش گرفتم و از این راه به تکوینی باثبات دست یافتم که متأسفانه بعدها نیز بود، در نوشتن هم همین شیوه را در پیش گرفتم و از این راه به تکوینی باثبات دست یافتم که متأسفانه بعدها نیز متوقف شد، اما برای تولید فلاکت این نیز بهترین راه است.

در جایی دیگر با یادداشتی روبهرو هستیم که تاریخ ندارد: هیچ امیدی به پیروزی ندارم، از مبارزه کردن به خاطر نفس جنگیدن لذتی نمی برم، تمام لذت من از مبارزه تنها به این دلیل است که کار دیگری را بلد نیستم، چنین مبارزهای به من لذتی فراتر از آن لذتی که می توانم ببرم و یا به دیگران بدهم، می بخشد و پایان بخش راهم نه تسلیم شدن در

برابر مبارزه که تسلیم شدن در قبال سرمستی آن خواهد بود.

او میخواست مفلوک باشد تا به رضایت دست یابد، مرموزترین بخش این فلاکت شکل فشردهای از لذت است که خودش می گوید از آن خواهد مرد: او سرش را به یک سو خم کرد و گلویش نمایان شد، آن جا که زخمی در پوست و گوشت سوزانش می جوشید، زخمی که ماحصل نوری بـرق آسـا بـود کـه همچنـان ادامـه داشـت: نـوری مانـدگار و ضریرکننده که اهمیتی بیشتر از پیامد افسردگی آن داشت، در دفترچه خاطرات کافکا به سال ۱۹۱۷ به این بخـش مهم بر می خوریم:

هرگز تصور نمی کردم که عینیت بخشیدن به رنج برای هر کس که می نویسد ممکن باشد، به عنوان مثال من در فلاکت خویش با سری که از بدبختی دچار سرگیجه شده است، می توانم بنشینم و برای کسی دیگر بنویسم، من بدبختم، حتی می توانم فراتر بروم و بنا به قابلیت هایم و با شیوه های گوناگون که غیرمر تبط با فلاکتم است با این مضمون بازی کنم، بازی ساده و در عین حال متضاد با مجموعه ای از عناصر مرتبط به یک دیگر که دروغ نیست، تسکین رنج نیست، مازاد توان من است، به واسطهٔ توفیقی که در لحظه نازل می شود، درد و رنج به کل امانم را بریده و تا اعماق وجودم رسوخ کرده و از غارت من دست نمی کشد، این مازاد چیست؟

بر این سؤال کافکا تأکید می کنیم: این مازاد چیست؟ کافکا معدود داستانی به جذابیت داوری خلق کرده است، در یادداشتهای ۲۳ سپتامبر ۱۹۱۲ میخوانیم: حکم را از ساعت ۱۰ شب روز بیست و دوم تا ۶ بامداد روز بیست و سوم و در یک نشست نوشتم، به سختی می توانستم پاهای خشک شدهام را از زیر میز بیرون بکشم، تلاش مداوم و شادی حاصل از شکل گیری داستان در برابر چشمانم بسان غوطهورشدن در شطی جاری بود. در دل شب بارها سنگینی خود را بر دوش خویش حس کردم، اینکه چگونه همه چیز را می توان گفت، چگونه برای هر فکر حتی بعید ترین افکار، آتش بزرگی مهیاست تا در آن بسوزد و احیا شود.

کاروژ درباره ٔ این داستان می گوید: این داستان درباره ٔ مرد جوانی است که به خاطر یک دوست با پدرش در گیر می شود و در نهایت خودکشی می کند. همان طور که وصف در گیری پدر و پسر چند سطر بیشتر طول نمی کشد از خودکشی مرد جوان با توصیفی چند سطری آگاه می شویم:

اما گئورگ دیگر دور شده بود، باعجله از خانه بیرون رفت، چیزی او را به آن سوی خیابان و به سمت رودخانه می کشاند، لحظاتی بعد همچون گرسنه ای که به غذا چنگ بیندازد با دستش نرده ٔ پل را می فشارد، با چابکی تحسین برانگیزی بهمانند یک ورزشکار که مایه ٔ مباهات پدر و مادر خویش است و در حال گذراندن دوران نوجوانی اش است به آن سو جستی زد، هنوز با دستهای ناتوانش نرده را گرفته بود، از میان میلهها نظاره گر اتوبوسی بود که لحظاتی بعد سقوط وی را به آسانی در غرش خود محو می کرد، به آرامی گفت: پدر و مادر عزیزم، همیشه شما را دوست داشتم و دستهایش را رها کرد تا سقوط کند، در آن لحظه روی پل رفت وآمدهای مکرری در جریان بود که گویی پایانی نداشت.

کاروژ بی جهت بر ارزش شاعرانه ٔ این عبارت آخر تأکید نکرده است، کافکا خودش این عبارت را برای ماکس برود ریاکار تفسیر می کند، کافکا از او می پرسد: میدانی معنای جمله ٔ آخر چیست؟ در آن لحظه به انزالی خشونتبار فکر می کردم، آیا این اعلام نظر عجیب ما را به سمتوسوی شالوده ای اخلاقی راهنمایی می کند؟ آیا این تفسیر بدان معناست که در کنش نوشتن نوعی تاوان شکست در برابر پدر و تباهی در این زندگی کوتاه وجود دارد؟ نمی دانم؛ اما پرتو این نوشتار بیانگر نوعی اقتدار سرمستی است، گذر شاهانه فرد از فراز آن نیستی است که دیگران برایش برساخته اندوحقیقت محض مرگ، تاوان این سلطه ٔ سرمستی است، اضطراب بیش از مرگ وجود دارد، اضطراب نتیجه ٔ آگاهی از مرگبار بودن اقتدار سرمستی است، اگر چه پیشاپیش ادراک این سرمستی ممکن شده است، فلاکت تنها مجازات نیست، مرگ گئورگ برای همزاد وی (کافکا) واقعه ای خوشایند بود، محکوم کردن داوطلبانه

نفس مازادی را تثبیت کرد که محرک و عامل این محکومیت بود و از سویی دیگر اضطراب را از طریق ابراز عشق و احترامی مشخص و محدود به پدر از بین برد، هیچ راه دیگری برای آشتیدادن احترام با بیاحترامی عمدی وجود نداشت، تاوان اقتدار لذت همین است، در این موقعیت نمیتوان اقدام به کنش کرد، نمیتوان برای کنش مزیتی خاص قائل شد، چرا که کنش بهخاطر برده صفتی ذاتیاش در راه حصول نتیجه همیشه زیر سایه نتایج خویش است و هرگز نمیتواند اصالتاً والا باشد، آیا در این تشریک مساعی میان مرگ و لذت چیزی غریب وجود دارد؟ لذتی که نشانه وجود والاست، لذتی که علی رغم محاسبات فرد را به شکلی غیرقابل تصور ارضا می کند، برای این لذت، مرگ همان قدر که هدف است، وسیله هم هست.

تمام حرف همین است، سرمستی با درخشش ناگهانی در لحظات لذتبخش پدیدار نمی شود، اگر لذتی وجود دارد برای تثبیت بینظمی است، درست بهمانند تیکهای عصبی دروغین کافکا که برای تولید فلاکت بود. تنها بداقبالی بسیار و انتخاب راهی غیرقابل دفاع برای زندگی است که ضرورت مبارزه و اضطراب را به همراه دارد که ما را تا خرخره در خود فرومی برد، اضطرابی که بدون آن نه مازاد و نه توفیقی وجود نداشت.

فلاکت و گناه مبارزه را در دل دارند، این مبارزه که عمیق ترین معنای آن فضیلت است بسته به نتایج نیست، اگر اضطراب را از مبارزه بگیریم هرگز تمام آنچه می توانست انجام دهد نخواهد بود، کافکا تنها زمانی که در نهایت فلاکت بود می توانست سرشار از سرمستی ای شود که درک لذت آن خارج از توان او بود، پس غنا و عظمت این لذت از آن روست که نتیجه بلافصل سرمستی است، نه نتیجه مبارزه ای که در آن جنگجو در انتظار مرگ است.

## نشاط شادمانه ٔ کودک در تجلی رهایی والای مرگ احیا میشود

یکی از دستنوشتههای کافکا به نام کودکان در بزرگراه، وجهی متناقض از نشاط شادمانه و را به تصویر می کشد، در این جا بهمانند دیگر لحظاتی که در کار او توصیف می شود هیچ چیز ارتباطی مشخص بانظم موجود و یا روابط از پیش تعیین شده ندارد، همیشه همان نظم مه در باد که گاه آرام و گاه سریع است در همه جا به چشم می خورد، هیچگاه هدف روشنی که همه چیز معطوف به آن باشد وجود ندارد، هدفی که غیاب مرزها را معنا می بخشد تا به شکلی منفعلانه منجر به والایی شود، کافکا در توصیف بازی های کودکی با هم سن و سالانش چنین می نویسد: بعداز ظهر بود و مشغول دویدن بودیم، روز شب برایمان معنا نداشت، دکمه های کتهایمان بهمانند دندان درهم فرورفته بود، پشت یکدیگر می دویدیم و مثل حیوانات استوایی می غریدیم، جستوخیز کنان بسان سواره نظام جنگهای باستانی یکدیگر را کنار می زدیم و از یکدیگر سبقت می گرفتیم، چهره هایی تک افتاده در کنار جاده خم شده بودند، لحظه ای در تاریکی پشت خاکریز پنهان می شدند و لحظاتی بعد در کناره و راه دیده می شدند که ما را چون بیگانگانی می نگریستند.

این تقابل به ما کمک می کند تا اندوه موجود در آثار کافکا را درک کنیم، انگیزههای محرک کودکی و فریادهای سر مستانهاش بعدها در مرگ وی گم شد، مرگ بهقدری عظیم بود که به کل از چشم کنش معطوف به هدف دورمانده بود، تهییج می توانست خوی شیطانی و ویرانگر کافکا را به وجد آورد، به عبارتی دیگر با پذیرش مرگ و در دل مرگ

بود که کافکای سرسپرده به هدف، رویکرد والای خویش را یافت، هدفی که هیچ بود و هیچ نمیخواست، ذات وحشی وی همچون بارقه ٔ نور سوسوزنان خود را به معرض نمایش میگذاشت، وقتی گئورگ از روی نرده پرید، محرک وی چیزی به جز آوارگی دوران کودکیاش نبود، رویکرد والا، گناه آلود و فلاکتبار است تا جایی که قصد گریز از مرگ را دارد؛ اما لحظهٔ مرگ که فرامی رسد، حس وحشی کودکی، بار دیگر در رهایی پوچ ادغام می شود، زندگی تقلیل ناپذیر است و مرگ سر سازش با آن ندارد، مرگ تنها می تواند در برابر اقتدار تام کنش تسلیم شود؛ اما از این تسلیم رنج نمی کشد.

### توجيه خصومت كمونيستى

در آثار کافکا می توان هر سه وجهه ٔ اجتماعی، خانوادگی و مذهبی را رویت نمود، اما این مرزها همیشه برایم متغیر بودهاند و حال می خواهم از زاویه ای بنگرم که تمام وجوه در یکدیگر ادغام شوند، بی شک شخصیتهای اجتماعی آثار کافکا را می توان به صورتی کلی درک کرد و برای بررسی کار او می توان به حماسه ٔ مرد بیکار یا یه ودی شکنجه شده در قصر یا به حماسه ٔ متهم در عصر دیوان سالاری در محاکمه اشاره نمود، از سویی مقایسه ٔ این داستان های وسواس گونه با آثار روسی چندان درست به نظر نمی رسد؛ اما کاروژ بدین شکل راهی را برای درک خصومت کمونیستی کافکا گشوده است، وی معتقد است: اگر کسی بخواهد از کافکا در برابر اتهام ضدانقلاب بودن دفاع کند، باید بگوید او بسان دیگران جهنم سرمایه داری را نشان داده است، اگر رویکرد کافکا برای بسیارانی نفرت انگیز است، شاید به این دلیل است که او تنها بورو کراسی و عدالت بورژوایی مدنظر کمونیستها را مورد هجمه قرار نمی دهد، بلکه وی هر شکلی از بورو کراسی و عدالت را هدف هجمهاش قرار داده است.

آیا کافکا میخواهد نهادهای موجود را به زیر تیغ نقد ببرد و ما را مجبور به جایگزینی آن نهادها با نهادهایی دلرحم تر کند؟ کاروژ این گونه ادامه می دهد: آیا کافکا علیه شورش سخن می گوید؟ نه به آن اندازه که تشویق به شورش می کند، وی تنها بر فروپاشی انسان مهر تأیید می زند و خواننده نیز خود باید نتیجه بگیرد چگونه کسی می تواند در برابر قدرت نفرتانگیزی که اجازه نمی دهد مساح به کارش برسد سرکشی نکند؟

اما بهزعم من، ایده شورش دقیقاً همان چیزی است که عامدانه از قصر کنار گذاشته شده است، کاروژ این نکته را فهمیده است و کمی بعد مینویسد: تنها انتقادی که به کافکا وارد است، شکاک بودن وی به هر نوعی از تعهد انقلابی است چرا که وی مسائلی را طرح می کند که انقلابی نیستند، بلکه انسانی اند و همگی متعلق به دوران پس از انقلابی هستند.

اما سخن گفتن از شکاکیت کافکا و معنا بخشیدن به مسئله و از طریق انسانیت سیاسی چندان دردی را دوا نمی کند. خصومت کمونیستی موضوعی متنوع نیست و به درک خاصی از کافکا بازمی گردد، بگذارید صریح تر سخن بگویم رویکرد کافکا در مورد اقتدار پدرش، خصومت او را به اقتداری نمادین مبدل می سازد که محصول فعالیتی مؤثر است، فعالیت مؤثر اصل نظامهایی است که بسان حکومتهای کمونیستی عقلانی باشند و برای هر پرسشی پاسخی را از آستین بیرون بکشد؛ اما در این نظام با رویکردی والا که در آن لحظه و حال از سایر لحظاتش مجزاست عملاً نه می توان با تسامح برخورد کرد و نه می توان آن را محکوم کرد، این مشکل حزبی است که تنها به عقلانیت بها می دهد و ارزشهای غیرعقلایی را تجملات بیهوده و کودکانه می پندارد و نقابهای کشیده شده بر چهره را به عنوان سلایق شخصی بر می شمارد، تنها رویکرد والای مجاز نزد کمونیستها راهورسم کودکان است آن هم تا زمانی که بزرگ نشده اند، چرا که اگر بزرگسالی پیدا شود که معنایی بلوغیافته به کودکی دهد و یا از حسی بنویسد که ارزشی والا به کودک دهد، در جامعه کمونیستی جایی ندارد، در جامعهای که فردگرایی بورژوازی از آن کنار گذاشته شده است، دفاع از طنز کودکانه و غافلگیرکنندهٔ کافکا غیرممکن است، اساس کمونیسم نفی مطلق است، درست نقطه و مقابل آنچه که نام کافکا به ذهن متبادر می کند.

#### اما كافكا خود موافق است

هیچچیزی وجود نداشت که وی بخواهد از آن دفاع کند، نمیخواست تحت لوای هیچ نامی حرفهایش را بزند، آنچه که ماهیت هیچ بودن او را یادآور می شد، همان جایی بود که کنش مؤثر دست به انکارش میزد، او چیزی به جز سرپیچی از کنش مؤثر نبود و به همین دلیل در برابر اقتداری که او را انکار می کرد، سر تعظیم فرود آورد و از قضا تعظیم وی حتی خشن تر از بیانیههایی بود که با صراحت فریاد میزنند، کافکا سر تعظیم فرود آورد و به هنگام تعظیم در برابر سکوت، عشق و مرگ که هرگز نتوانسته بودند او را تسلیم کنند عشق ورزید و مرد، فرانتس تسلیم نشد چرا که آن نیستی که در برابر عشق و مرگ تسلیم نمی شود، نشانگر والا بودن حقیقی است.

# فصل پنجم: شارل بودلر/گلهای شر

مردی که تا خویش را محکوم نمی کرد نمی توانست خود را دوست داشته باشد جهان کسل کننده نثر و شعر احساس در شعر نقطه ٔ مقابل شعر است!

بودلر و وضعیت محال اهمیت تاریخی گلهای شر

# مردی که تا خویش را محکوم نمی کرد نمی توانست خود را دوست بدارد!

سارتر ۲۲ موقعیت اخلاقی بودلر را این گونه با جزئیات تعریف و تشریح می کند:

شر دقیقاً به همان علت رخ می دهد که در نقطه ٔ مقابل آن چیزی است که ما آن را خیر می نامیم و از قضا در جهت تصدیق خیر به عمل می آید، اما این دقیقاً همان خواسته ٔ ما نیست، اگر چه از شر تنفر داریم؛ اما به دنبال خواستههای خودمان هم نیستیم، برای خیر هماره غایت نهایی اش با اراده ای قوی همراه بوده است و این همان نگرش بودلر تلقی شده است، بین اعمال و گناهان عادی وی حسی آمیخته با عدم گناه و تقدس بسان قیاس میان ارواح شیطانی و آتئیسم به چشم می خورد، آتئیست خدا را نادیده می انگارد چرا که برای یکبار تصمیم گرفته است که خدایی وجود ندارد؛ اما کشیش با روحی تاریک به همان علت از خدا تنفر داشت که او را دوست داشتنی می پنداشت، وی خدا را تحقیر می کند چرا که قابل احترام است، او در مقام انکار نظم حاکم بر می آید و در عین حال همان نظم را حفظ و تأیید می کند، اگر وی می توانست لحظه ای ادعاهای خویش را کنار بگذارد، شاید که وجدان وی بار دیگر

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Jean-Paul Sartre

می توانست با صلح آشتی کند، شر ناگاه به خیر مبدل می شود؛ اما باوجود برتری اش از خود فراتر نمی رود، او در پوچی نمایان می شود، بی خدا و بی عذر و بهانه، در حالی که تمام مسئولیتها را به عهده گرفته است

این گفته بی شک درست است، کمااینکه دیدگاه سارتر در این مورد بیشتر از دیگران حائز اهمیت است:

اینکه می گویند آزادی گزارهای انتخابشدنی است، کاملاً اشتباه است، تمام جهان معطوف به اراده خیر است و برای مغروق شدن در شر به آن نیازمند هستند، وی به خود لعنت می فرستد چرا که خود را ناتوان از یافتن راهی می بیند که بتواند به واسطه آن به آزادی و رهایی دست یابد، او سعی می کند تا به خلق کردن روی بیاورد، آن هم در جهانی که تک تک اجزای آن به منظور نشان دادن تقرب و عظمت این جهان خود قربانی می شوند، او به عصیان که خاصه خهان مجرد است تکیه می کند، بنابراین ماحصلش آن چیزی خواهد بود که تاکنون آن را تجربه نکرده ایم، هیچچیزی بر رویش ولو جهان مادیت گرا تأثیر گذار نخواهد بود، ماتریالیسم کالایی تجملی و در عین حال بی ارزش محسوب می گردد، حال در این قسمت می بایست نگاهی به رابطه و میان شر و شعر بیندازیم، زمانی که شعر به دامان شر پناه می برد با دو نوع خلقت معین مواجه هستیم، خالق گلهای شر به صورت ناخود آگاهانه به خلق شر نمی پردازد، بودلر شر را می شناسد و نسبت به آن ادای احترام می کند، او می پذیرد که همه چیز نسبی است و شری بدون خیر وجود ندارد.

سارتر بهصورت گذرا به رابطه شر و شعر اشاره می کند؛ اما نتیجهای از آن نمی گیرد درحالی که عنصر شر بهوضوح در آثار بودلر آشکار است، آیا این گزاره ارتباطی به ذات شعر دارد؟ سارتر در این باب چیزی نمی گوید تنها به توصیف نوعی از آزادی می پردازد که به خیر در شکل سنتی یا باتوجه به نظم موجود اتکا نمی کند، وی بر طبق این قیاس شاعر را در جایگاهی قابل احترام و درعین حال کوچک برمی شمارد و برای این قیاس از بودلر به عنوان مثال بهره می جوید، او را شاعری قلمداد می کند که از مرحله کودکی اش فراتر نرفته است، وی نبوغ را این گونه تعریف کرد: کودکی که باایمان خویش زیست می کند.

اما کودک هر چه که بیشتر رشد می کند و بزرگتر می شود، هوشش نسبت به والدینش هم بیشتر خواهد شد و ناگاه به این درک خواهد رسید که در پشت او هیچ پلی وجود ندارد، وظایف و آداب ورسوم و تعهدات محدودش رنگ می بازد و دیگر برایش غیرموجه و غیرقابل توجیه خواهد بود، وی با آزادی بی حد و حصری مواجه می شود و همه چیز برایش از نو آغاز می شود، او به ناگاه خود را در خلوت و نیستی می یابد، بودلر به هر شکلی می خواست از تاوان دادن اجتناب کند

سارتر در مطالعهاش بودلر را بهخاطرداشتن زندگی مبتنی بر اخلاق سرزنش می کند و از آن بهعنوان محدودیت و تلاشی برای شکنجهاش یاد می کند، آیا مطمئناً می توان گفت که شعر و نه تنها شعر بودلر بهمثابه حقیقتی اخلاقی و یا تلاشی برای جستجوی تحجر بود که بهاشتباه به آن پرداخته شده است؟

سارتر به صورت ناخواسته مسئله اخلاق را با شعر پیوند داده است، وی برای این موضوع به نامه ودلر به آنسل که به تاریخ هجدهم فوریه ۱۸۶۶ نوشته شده است، اشاره می کند:

چه کسی حدس زده که چه چیزی بیشتر از دیگر چیزها می تواند حائز اهمیت باشد؟ آیا تمام قلبم، مهرم، باطنم، دینم (با لباس مبدل) نفرتم، در این کتاب سفاک خلاصه شده است؟ درست است که من خلاف آن را خواهم نوشت، به خداوند سوگند که این کتاب نمونهای از هنر ناب، تقلید و مکر و حیله است و من جز یک دروغگوی رسواشده نیستم.

سارتر این نقلقول را در اثبات بودلر آورده است، وی (بودلر) با تأیید اخلاق خدایگان خویش در گلهای شر (بهعنوان اثری پایبند به مقوله هنر برای هنر) و تصدیق اخلاق بهعنوان امری قدسی وحشت در دل مخاطب میندازد، نامه بودلر به آنسل بی شک می تواند تصویری بهتر از نگاه وی نسبت به دین به دست مخاطب دهد؛ اما سارتر با ساده ساده سازی این امر، اساس شعر و اخلاق را در بودلر به زیر سؤال می برد.

اگر آزادی بنیان شعر را تشکیل میدهد بنابراین بگذارید تا به تشریح این گزاره بپردازم، رفتار شهریارانه (حاکمانه) نمونهای از جستجوی تحجر است، نمود یاس و بدبختی در شعر در تقابل با آزادی نمایان میشود، اگر چه شعر ممکن است به صورت شفاهی به لگدمال کردن امری بپردازد؛ اما به برقراری نظم کمک خواهد نمود و ازاین رو هیچ جایگزینی برایش وجود ندارد.

احساس انزجار از ناتوانی، یک شاعر را وادار به کنش سیاسی خواهد نمود و بدین واسطه او قربانی است چرا که شعر را به حال خویش رها می کند و مسئولیتهای متعددی را به عهده می گیرد، ما دیگر نمی توانیم به او کمکی نماییم چرا که ذات شاعرانه خویش را به فراموشی سپرده است و خود را مبدل به کودکی کرده که تمایل دارد در بازی کودکانه خویش مغروق باشد.

به صورت دقیق می توانیم بگوییم که آزادی همان قدرت کودک است، برای بزرگسالان که مقید به اجرای مقرراتی اجباری هستند این یک رؤیا، آرزو و تخیل محسوب می گردد، آیا آزادی همان گزاره ٔ قدر تمندی نیست که خداوند هم از داشتن آن عاجز است؟ او تنها آن را به صورت شفاهی در اختیار دارد؛ اما وی نمی تواند از نظم حاکمی که ایجاد کرده سرپیچی کند، چه تضمینی برایش وجود دارد؟

آزادی ژرف خداوند در نزد مردی که شیطان گوشهنشین در نزدش هویداست، ناپیدا خواهد ماند، سارتر می پرسد: کدام شیطان؟ این شیطان کیست؟ اگر این شیطان آن کودک سرکش و عبوس برای دیده شدن در نزد والدینش نیست، پس کدام شیطان در چارچوب خیر خود را محصور خواهد نمود؟ آزادی کودک (شیطان) در نزد والدین (خدا) محصور و محدود شده است و آن را به تمسخر مبدل می کند (تقلیل می دهد)

حس نفرت و عصیان در کودک بهواسطهٔ رشک و تحسین کنترل می شود تا جایی که وی خود را بزرگسالی فرض می کند که خود را به عصیان نزدیک می بیند، او می تواند به طرق مختلف خود را عاجز جلوه دهد و از سویی وانمود کند که بسان یک بزرگسال رفتار می کند آن هم بی آنکه تعهدات آنها را به عهده بگیرد، این نگرش ساده نیازمند انفعالی کودکانه است، وی این شکل از زندگی را در جوار کسانی که این گونه سرگرم می شوند ادامه می دهد، این شکل لنگ از زیستن به صورت سنتی از امتیازات شاعر بودن است، او دیگران را با واژههای خویش رام می کندو می تواند وزن این بی روحی و حقیقت ملالتبار را بهواسطهٔ تأکید بر آن کمی سبک تر جلوه دهد، البته احتمالش کم است که بوی مکر و شر به مشام رسد و اگر آنها بخواهند تعهداتشان را تصدیق نمایند، بی روحی همچنان ادامه خواهد داشت، گرچه این نیز خود نوعی مکر است؛ اما آنها این گونه بدبخت بودن را پذیرفتهاند، بودلر خود اعتراف

می کند که شرمسار است که بودنی این چنینی را پذیرفته است، مشکلاتی که سارتر به آن اشاره می کند بهراحتی قابل حل نیست چرا که اگر غیر از این است پس نگرش بودلر تأسفبار است، اما مخالفت با او نیز غیرانسانی است، اگر نخواهیم این موارد را در نظر بگیریم گزینه دیگری در پیش روی ما باقی نخواهد ماند، واقعیت این است که بودلر عمداً از رفتار بهمانند یک مرد واقعی امتناع می ورزید، حق با سارتر است، بودلر بسان یک مرد مأیوس رفتار می کرد، بودلر ترجیح می داد بسان یک کودک با اشتباه رفتار کند؛ اما پیش از محکوم کردن وی باید این سؤال را از خود داشته باشیم که باید چه نوع رفتاری را انتخاب کنیم؟ آیا دلیل اشتباه وی این بود که گزینه دیگری برای انتخاب نداشت؟ و آیا این تنها اشتباهی رقتبار بود؟ و یا اینکه نتیجه افراط بود؟ آیا این تیره بختی همان روش غیر قاطعانه نیست؟ و حتی متعجبم از اینکه آیا این انتخابی شعری است؟ آیا این انتخابی انسانی است؟ این همان نکته نهفته در این کتاب است که انسان لزوماً نمی تواند خود را سر کوب کند چرا که به شناخت درستی از خویش نرسیده است و میبایست تا پایان راه خویش را دوست بدارد مگر آنکه محکوم شود.

#### جهان نثر و شعر

گزارههای پیشین ما را بهسوی جهانی سوق می دهد که نمی توان سارتر را به علت دوری جستن از آن سرزنش نمود، کتاب من تلاشی برای کشف جهانی جدید است؛ اما این امر در گذر زمان رخ می دهد، رنه شار می نویسد: انسان چشمان خویش را عادلانه نبسته و چیزهایی را نمی بیند که ارزش دیدن دارند؛ اما سارتر می گوید:

برای آرامش ما دیدن درخت در حیاط منزلمان کافی است، بهنحوی که در آن مجذوب می شویم و به گونه ای تعمق می کنیم که خودمان را از یاد می بریم؛ اما بودلر کسی بود که خویش را از یاد نبرد، او به درون خویش آگاه بود و می دانست در حال نظاره ٔ چه چیزی است و به واسطه این آگاهی همه چیز برایش کوچک تر و کم رنگ تر به نظر می رسید، گویی که از پشت شیشه های یک عینک در حال نظاره آن است، وی آنها را به چشم یک راهنمایی و یا نشانه گذاری نمی نگریست، گویی مأموریتشان بازگرداندن افراد به خودآگاهی بود، فاصله ای میان بودلر و جهان وجود داشت که این فاصله بین ما و جهانمان نیست، فاصله ای میان وی و ابژه ها وجود دارد، نوعی بینش ملال آور همچون نفس کشیدن در هوای گرم تابستان در آن به چشم می خورد.

هیچ راه بهتری برای نشاندادن این فاصله میان بینش شعری و زندگی روزمره وجود ندارد، ما خود را به فراموشی میسپاریم و این نشانههای موجود در کتابها هستند که راه را به ما نشان میدهند؛ اما این آن بینش شهریارانه نیست، اگر چه ما تابع همان راهی هستیم که در حال حرکت در آن هستیم، به تعبیر سارتر بسیاری از رخدادهای حال بهواسطهٔ آینده تعیین میشود، آنچه امروز وجود دارد توسط آن چیزی پدیدآمده که وجود نداشته است، فلاسفه امروزی آن را تعالی مینامند و نشانههای درون یک کتاب را ازاینجهت متعالی ارزیابی میکنند، آن نشانهها به سرکوب ما و فراموشیمان کمک خواهند نمود، آن نشانهها به کوچکتر و کمرنگتر شدن گزارهها در نزدمان کمک خواهند نمود، را سرکوب نکرد چرا که هدفی به جز فرصتی که در اختیارش قرار گرفته بود نداشت، او با مشاهده فرصتها خویش را رویت نمود.

باید خاطرنشان کنم که سارتر از مواضع خویش عقبنشینی نمی کند؛ اما با پذیرفتن خطاهایش مخاطب را در نوعی سردرگمی رها میسازد، پوزش میطلبم که برای تشریح و اثبات این موضوع مجبور هستم که وارد نوعی انحراف فلسفی شوم، من درباره عقاید سارتر که باعث کمرنگتر شدن بینش شاعرانه بودلرکه با استناد به نشانههای موجود در کتابش است بحث نخواهم کرد؛ اما رویکرد سارتر صرفاً آن چیزی نیست که به امر متعالی ختم شود چرا که از تأمل شاعرانه چشمیوشی کرده است، من می پذیرم که جایگزینی واژگانی وی مناسب نبوده است.

بودلر در صدد بود تا نارضایتی از وضعیت خویش را به عنوان تعالی عینی بروز دهد، هر چند که دیگر این شکل از تعالی ارتباطی به نشانههای موجود در کتابها ندارد و تنها تعیین وضعیت حال به واسطه آینده است، گویی این نشانهها برای سر کوب خویش و نشان دادن نشانههایی دیگر مهیا شده اند، هدف از این نگاه اجمالی رسیدن به نگاهی ملموس است که فراتر از بیان ماست، مسلماً این نگاه یکسویه هم تحت تأثیر آینده قرار دارد؛ اما آینده صرفاً یکجهت برای آنکه همه چیزمان را به آن معطوف کنیم نیست، بلکه صرفاً به عنوان جهت مطرح می شود تا از ما بگریزد و یا بهتر است بگوییم آینده تنها شبحی از خویش است.

سارتر می گوید: بهطورقطع طبیعت ما را در مسیر درست خویش قرار نمی دهد و زمانی که این هدف با معنویت ترکیب شود بی اعتبارتر و پوچتر بسان گذشته ٔ ازدسترفته خواهد شد.

با خود می گفتم که برای بحث روی سخنان آتشین سارتر بی شک باید به صورت موشکافانه وارد عمل شوم و گرنه شروع این کار طولانی بی فایده است، روشن سازی و شفاف کردن اگر نتیجه ٔ گمراه کننده ای به همراه داشته باشد، بسان یک قمار خواهد بود، درک نوع خاصی از جدل ها همواره برایم مشکل بوده است چرا که معیارم در نقد حمله و جدل شخصی نبوده است، بلکه دفاع از شعر بوده است، اگر مبحث چالش برانگیزی را مطرح می کنم همواره به این علت است که قصد دارم مواضعم را روشن سازم و با این نگاه به درک آن اصرار می ورزم و به زعم عده ای این نگاه شعر را به خطر میندازد، طبیعی است که شما هر چیزی را نشانه ای در یک تابلوی راهنمایی می دانید، دقت کنید که گذشته و حال و آینده در تعیین معنای شعر دخالت دارند؛ اما همواره این آینده است که بر حال و گذشته تقدم دارد، هر چند که جنبه های منفی آینده نیز نمایان می شود؛ اما هدف شاعرانه حائز اهمیت و تعیین کننده است و این امر ممکن نخواهد بود مگر با جایگزینی میل و شور آن هم پیش از آنکه احساس عدم رضایت ایجاد شود.

در نهایت به این حس خواهیم رسید که داشتن احساس متعالی یکی از لازمههای کیفیت شعری است؛ اما باید به این درک برسیم که ما نمی توانیم به واسطه واژگان همه چیز را به ورطه نابودی بکشانیم، ما نمی توانیم منکر آن شویم که این تنها صداقت شاعر است که به ماندگاری او کمک خواهد نمود و این همان چیزی است که سارتر آن را درک کرده بود و ما را به فهم آن تشویق می نمود.

لازم میدانم در این قسمت تأکیدی بر ارزشهای عرفانی در جهت شناخت هویت و بلاغت شعری داشته باشم، توجه به این مطلب خود گویای آن است که سارتر قصد دارد از مبحث تعالی عینی نیز عبور کند و به نظمی سازمان یافته دست یابد و برای رسیدن به این نظم مجبور است دچار بی نظمی شود، بودلر تلاش می کند تا مجدداً آنچه از ذهنش می گذرد را بازیابی کند، جوهره شعر بودلر تحت تأثیر تنشی دردناک قرار دارد، پیوندی میان ابژه (صداقت) و سوژه (همه آنچه که ازدست داده است و سبب رنج و درد او شده است) در اثرش شکل گرفته است، تمام آنچه که سارتر پیش ازاین به آن اشاره می کند در ارتباط مستقیم با همان ابژه است.

در باب تقدم و تأخر ابژه و سوژه در جهان نثر می توان گفت که این امر ریشه در آینده ٔ جهان شعری دارد (توجه کنید این مسیر است که جهت دهی را مشخص می کند) ما می توانیم شاعرانگی را به مانند لوسین لوی برول در سادگی و درک پیاژهها و روابط ابژه و سوژه و آنچه وابسته به زمان حال است تعریف کنیم.

این سادگی ماحصل ان چیزی است که در شعر رخ میدهد و برگرفته از حس مستقل از نتیجه است، از سویی دیگر نشانهها در اینجا کاربردی ندارند؛ بلکه همه چیز منوط به آینده است، این مسیر است که مارا به سرمنزل مقصود می رساند، آنچه که به ذهن شاعر خطور می کند برگرفته از گذشته است و بدین واسطه شعر وسیلهای برای بیان آن است، در هنگام سرایش حافظه ٔ حال و تهاجم سوژه در زمان حال تعیین کننده است، شاعر با درنظرگیری ریشه ٔ مفاهیم به سراییدن مشغول می شود، درهم آمیختگی ابژه و سوژه و تعالی بخشهای گوناگون در ارتباط مستقیم با یکدیگر قرار دارند و تنها گزاره تکرار مانع از درک زمان حال میشود، ما حتی باید تا جایی پیش روی کنیم که برداشتی مبنی بر آنکه شعر نشان دهندهٔ پشیمانی از گذشته است رخ ندهد و همگان به این باور برسند که پشیمانی دروغی شاعرانه است و این وقفه سبب به بار نشستن حقیقت شود. زیرا گذشته بیاهمیت تر از آن است که برایش اظهار پشیمانی کنیم، این گفتهها ما را بهسوی تحلیلهای سارتر سوق میدهد، اگر این گفتهها درست باشد پس شعر به دنبال أن است که ابژه را به موضوعی بدل کند و بالعکس، بنابراین ما در یک بازی گرفتار هستیم، آیا این یک بازی درخشان است؟ اساساً وجود شعر امکان دارد؛ اما آیا تاریخ شعر موفقیت تلاشهای پوچ است؟ ما بهسختی ميتوانيم اين قاعده أ كلي را انكار كنيم چرا كه شاعران فريبكار و دروغگو هستند، همانگونه كه زرتشت ميگويد و در ادامه میفزاید که او هم شاعر است، اما ترکیب سوژه و ابژه، انسان وجهان، نمی تواند دروغ باشد چرا که ما در وهله اول می توانیم از تلاش در آن جهت اجتناب کنیم که خود امری یوچ است، چنین ادغامی غیرممکن است و باتوجهبه این موضوع، سارتر بهدرستی می گوید که تراژدی شاعر، میل به مجنون بودن و یکسان کردن سوژه و ابژه بهصورت عینی است, بر طبق نظر سارتر این میل دربودلر و تمام شاعران به چشم میخورد, اما از هرسو که بنگریم این سنتز تغییر ناپذیری و فناپذیری میان سوژه و ابژه از گذشته در تعقیب شعر بوده است, بنابراین تعریف از شعر را محدود می کند, این محدودیت, تقدم و تأخر آن را به امری غیر ممکن و اقناع ناشدنی مبدل می سازد, هرچند که سخن گفتن در باب غیر ممکنها دشوار است؛ اما با توجه به مطالعات سارتر بدبختی بودلر این بود که میخواست همان گونهای باشد که برای دیگران بود؛ اما آیا انسان تمایل دارد که اگاهی اش شبیه به آن چیزی شود که انعکاس آن از دیگر چیزهاست؟ تصور نمی کنم شعر به معنی نادیده انگاری معناها باشدو به همین دلیل است که سارتر مطرح می کند که او می تواند از آنچه که سبب تقلیل او به مسائل روزمره شود فرار کند, این همان شعر است که در جست و جوی هویت خویش و انعکاس دادن آگاهی موجود در آنهاست و به تعبیری درجست و جوی غیر ممکنهاست اما اجتناب از انعکاس دادن مسائل همان میل به غیرممکن است.

# احساس در شعر نقطه ٔ مقابل شعر است!

من باور دارم که سارتر صادقانه فلاکت شعر را باتوجهبه وضعیت بودلر به تصویر کشیده است، طبیعت شعر به دنبال مالکیت اجبار نسبت به عدم رضایت با توجه ابژههایی ثابت است و همین عامل شعر را نابود می کند، چرا که به دنبال مالکیت ابژههاست و بهواسطهٔ ازبینبردن آنها می تواند خود را رها سازد و به صراحت وجودی خویش بازگردد، نکتهای که می تواند به بازپس گرفتن هویت و جهان شعری شاعر کمک شایانی نماید، باتوجهبه این رخداد شاعر می تواند با جایگزینی این نسخه به جای نسخه پیشین به مالکیت خویش بیندیشند، در این جا ما با موضوعی کودکانه مواجه هستیم که بزرگسالان آن را انکار می کنند؛ اما بودلر هر گز تصور نکرد که در جایگاه یک استاد قرار گرفته و می تواند آزادی بی حد و حصری را مهیا سازد، اما بااین حال او مجبور شد تا با رقیبی که از او دوری می جست رقابت کند، مسلماً او در جست وجوی خویش بود، هر گز خود را گم یا فراموش نکرد و همواره به نظاره خویش نشسته بود، این نیروی تازه همان چیزی بود که سارتر به آن اشاره کرده بود، نبوغ وی در تنش و ناتوانی شاعرانهاش خلاصه شده نیروی تازه همان چیزی بود که سارتر به آن اشاره کرده بود، نبوغ وی در تنش و ناتوانی شاعرانهاش خلاصه شده

بود، شكى وجود ندارد كه سرنوشت شاعر تمام شده منحصربهفرد است و وظيفه أو سركوب نفس جهان يا كمرنگ جلوهدادن نفس جهان است، سارتر به این کاستی در آثار بودلر اشاره می کند، بودلر پس از ازدواج دوم مادرش او را ترک می کند و آن را به حس تنهاییاش از دوران کودکی یا تقدیر ابدی خویش تشبیه می کند، آنچه که به بودلر وحي شده بود اين بود كه از كودكي با دو احساس متناقض در قلبش مواجه بوده است، وحشت از زندگي و خلسه َ زندگی، ما نمی توانیم به طور حتم از غیرقابل جایگزین بودن آنچه که نبوغ شاعرانه نامیده می شود سخن بگوییم (همان گونه که بلیک آن را امری عادی و مشترک در میان همه ٔ شاعران میدانست) و این مرتبط با میل به از نو ساختن بهصورت ملموس است، ماهیت بیرونی تنها وجود دارد؛ اما هنوز در فرد یا توده شکل نگرفته است، هنوز هم می بایست با تردید به آن نگریست، خواه آنکه آگاهی در ما شکل گرفته باشد هنوز هم نمی توان با قاطعیت در باب منحصربهفرد بودن آن سخنی به میان آورد، یک فرد امکان دارد که تعلق خاطر به شهر، خانواده و یا همسرش را داشته باشد و یا حتی ممکن است این تعلق خاطر را نسبت به خود داشته باشد، بی شک این امر سبب گرایش به شاعری و منجر به خلاقیت کلامی خواهد شد که بهوضوح در آن شعر می توان میل شخصی فرد را رویت نمود، بنابراین میتوان گفت که شاعر بخشی از وجودش را برای خود نگاه میدارد و بخشی دیگر را در اختیار جامعه قرار می دهد، بنا بر گفته های سارتر این نارضایتی تنها به واسطهٔ ابژه های فریبنده نمایان می شوند و شخص با بازیابی خویش به یکتایی فریبدهندهای دست می یابد، اما این وجود یکتا تنها این شانس را دارد که اصلاحاتی را رقم بزند بی آنکه قدرت انجام کاری را داشته باشد، سارتر به خوبی این موضوع را در باب بودلر تشریح می کند و می گوید: بالاترین آرزوی وی این بود که مانند یک مجسمه در آرامش زیست کند بیآنکه بخواهد شری به یا کند، او شاعر را مشتاق به محوشدن در غبار گذشته می داند، در حالی که تصویری که از زندگی وی وجود دارد در تضاد با این نگاه است، چرا که بودلر بهواسطهٔ کلامش به زندگی بیحدومرز بدرود گفته بود و از این روست که سارتر از او تصویر یک موجود ناراضی ساخته است و از سویی دیگر مدعی میشود که خواسته ٔ بودلر غیرممکن و غیرقابل دستیابی است، بسیار منطقی تر میبود که احساس یکتایی بودلر با جزئیات بیشتری تشریح میشد، چرا که بودلر مانند یک کودک تنها به خلسه و وحشت از زندگی باور دارد و هیچچیز دیگری نمی تواند از میزان وحشت او بکاهد، ما باید تمام جنبههای نگون بختی وی را بررسی کنیم، سارتر مدعی است که بودلر در پی ویرانگری بود و آنچه که خواستهاش بوده غیرممکن بود، هر چقدر که تمام این امور حقیقی به نظر برسند؛ اما فریبنده و بهمانند یک خیال واهی خواهد بود، ازاین رو ذات شکنجه شده و خودساخته او در بیکاری تلف شد تا جایی که سارتر اعتراف می کند وی یکتایی بی مثال خویش را در آغوش گرفته بود و سعی می کرد تصویری از خود ارائه دهد که گویی در موقعیتی منحصربه فرد قرار گرفته بود، درحالی که بیانی کامل از خلسه و وحشت تمامیت شعرش را در بر می گرفت و می توانست محدودکننده و یا حساسیت برانگیز باشد، این فرم سترونی باعث ناراحتی سارتر می شود، فضای آغشته به گناه، طرد و نفرت ما را بهسوی تنشی هدایت می کند که در پی انکار خیر است، مانند ورزشکاری که وزن خویش را انکار می کند، چرا که تلاشهایش را در جهت کم کردن وزنش بیهوده میانگارد، نگاه نهفته در پشت اشعار وی متحجرانه است چرا که وجود را به موجودیت تقلیل میدهد و این نوع از نمایش گناه، نفرت و آزادی بدون کنش با همان فرم غیرقابل تغییر تکراری است، شعری زنده مانده که همیشه در نقطه ٔ مقابل خویش قرار گرفته و دارای موضوعی فانی است. اما اگر شعر به دنبال یکسان سازی ماهیت خویش با ابژه و سوژه باشد این امر شاعر را به فردی مأیوس و شکست خورده مبدل می کند, ابژه جهان غیر قابل تقلیل و غیرتابع است, بنابراین خلق این چنین ترکیب شعری خیانت درحق شعر است و این خیانتی نبوده است که تنها در زندگی شاعران مرده رویت شده باشد چرا که عذاب پایان ناپذیر شاعر می تواند صحت و سقم این موضوع را آشکار کند و سارتر به ما کمک می کند تا ببنیم که پایان راه بودلر به کجا رسیده است, شکوه تنهایی می توانست او را به سنگ بدل کند و بر مبنای وصیت نامهاش بودلر تا پایان عمر به دنبال غیر ممکنها بود.

#### بودلر و وضعیت محال

کمی آگاهی و درک از وضعیت خودمان این تردید را توجیه می کند که ما نمی توانیم مشخصاً بدانیم که چه چیزی برای بودلر دارای ارزش والایی است، شاید باید این طور نتیجه گیری کنیم که رابطه ٔ مصیبتبار میان انسانها و ارزشها سبب شد تا بودلر آن را نادیده بگیرد، ما ممکن است این ضعف در تصمیم گیری را نوعی خیانت بینداریم؛ اما اگر به صورت مجزا به این موضوع بنگریم هیچچیز شگفتانگیزی در آزادی وجود ندارد که ما را به شکلی ناگهانی و غیرقابل پیش بینی به سوی خود جذب کند چرا که به تصمیمهای از پیش گرفته شده موقعیتی محول نمی شود، این درست است که بودلر گرفتار پیچوخم تصمیماتش بود؛ اما رهایی از هر گرفتاری می تواند مسیر را تا به انتها برایمان روشن سازد، وی بلندپروازی هایی داشت که تغییرناپذیری را در بطن خویش به همراه داشت و همین انانیسم یک شعر محزون را برایش به ارمغان می آورد، از سوی دیگر ما نمی توانیم به درک ماندگاری وقایع پیشین در درون او

برسیم، فرسودگی که برایش رهاورد سکون بود و از همه مهمتر پیری زودرس که در اثری به نام گلهای شر هویداست، ازاینرو می توانیم به درک گفتههای سارتر برسیم، تفسیرهایی که بر مبنای آن سارتر به این اطمینان دستیافت که بودلر شخصی تغییرناپذیر و غیرقابل|صلاح است که این نوع از زندگی را برای خود برگزید، زندگی مألوف با مرگ که به پایانی زودرس منجر شد، شعر کامل او توأم با تصاویری سرشار از سکون بود، از حیوانی که در درون خویش بهدام|فتاده بود و این سبب برانگیختهشدنش شده بود، بهمانند ملتی که تصمیم میگیرد که بر مبنای تصویر تاریخی خویش زندگی کندو میپذیرد که برای فرار از شکست خود را نابود کند، خلاقیتهای شعری وی نشانگر محدودیتهای او از گذشته است چرا که او ازآن گذشته احساس عدم رضایت میکرد و نمی توانست خود را از جدا کند و به زیستن یکشکل خویش که آن هم چیزی جز عدم رضایت دائمی نیست ادامه می دهد، این لذت خشمگینانه با شکستی همیشگی برایش همراه بود و ترس از رضایت، آزادی را برایش به نقطه مقابلش تبدیل خشمگینانه با شکستی همیشگی برایش همراه بود و ترس از رضایت، آزادی را برایش به نقطه مقابلش تبدیل کرده بود، اما سارتر بر روی حقیقت زندگی بودلر پافشاری می کند و معتقد است که او بعد از طغیان دوران جوانی کوده بود، اما اس روی رویه افول را تجربه کرد و به سقوطی پایان ناپذیر نزدیک شد، سارتر می نویسد:

تا سال ۱۸۴۶ (یعنی زمانی که بودلر ۲۵ساله بود) نیمی از ثروتش را خرج کرده بود و اکثر اشعار خود را نوشته بود، رابطه أو با پدر و مادرش شبیه به بیماری مقاربتی شده بود که در حال کشتن آن بود، او با زنی آشنا شده بود که در و لحظه از زندگیاش او را به نقطه پایان خویش میرساند، چرا که میخواست کارهایش را با تصاویری عجیبوغریب ارائه دهد، اما دیدگاه سارتر در باب نوشتههای بودلر این است که بهزعم وی تمام نوشتههای بودلر همگی تکراری و نشان از پریشان احوالی و اندوه دارد، من میخواهم توجه شما را به نمایشنامهای به تاریخ ۲۸ ژانویه ۱۸۵۴ جلب کنم که در آن شبهنگام یک کارگر مست زنی را ملاقات میکند که او را رها کرده بود، آن زن بعد از امتناع به خانه بازگشته بود، باوجودآنکه هنوز نه قلبش احساس یاس داشت؛ اما این ناامیدی در طول مسیر او را به سمت خوشی هدایت کرد، و این اپیزود از یک آهنگ تأثیر گرفته بود که اینگونه آغاز میشود:

این نمایش نامه بهنوعی تداعی کنندهٔ گناهان سنگین نویسنده است، نویسندهای که تصور می کند با تغییراتی جزئی در کلیسا می تواند همه مشکلات را حل کند، در اینجا به ناگاه تصویر شاعر دچار دفرمگی و تغییر می شود، سکون تصویر با ریتمی نه چندان نرم و پرتنش خود را تحمیل می کند، دیگر آن گذشته ٔ محدود نمی تواند ما را افسون

خویش کند و این عدم محدودیت خود نشانگر جاذبه ٔ آزادی و گذر از محدودیت است، این ایدهها در ذهن بودلر تصادفی نبوده است، در این قسمت قتل، شهوت، تنش و خنده با یکدیگر ادغام می شوند (او می خواست کارگری را نشان دهد که در حال حمل جسد همسرش است) نیچه می نویسد: می توان طبیعت تراژدی را رویت نمود، اینکه باوجود درک عمیق احساسات و همدردی به آن بخندیم، گرچه ممکن است فردی به آن حسی مذهبی و غیرانسانی داشته باشد، بر طبق این گفتهها، بودلر خود را ناتوان می دید و این را می توان از زوال قهرمان و درشت گوییهای او درک کرد، اما هیچ چیز نمی تواند قلهای را که بودلر به آن دست یافته است را انکار کند، ما می توانیم این را از گلهای شر که اثری معنا محور است در یابیم، بودلر هرگز این نمایشنامه را به پایان نرساند که از جمله علتهای آن می تواند سستی و یا ناتوانی وی باشد، حداقل می دانیم که بودلر تا آنجایی که می توانست آن را پیش برد، از گلهای شر به این حد از جنون رسیدن غیرممکن نبود؛ بلکه این وضعیت غیرممکن همان چیزی بود که بودلر رؤیایش را در سر می پروراند.

### اهمیت تاریخی گلهای شر

وجود احساس یا عدم احساس در زندگی بودلر ناشی از مقاومت وی در برابر غرایز خویش بود، شعر او را به سمت نارضایتی و سپس عدم تحمل شرایط در جهت سقوط کامل سوق داد و این تنها منحصر به یک نمایشنامه نیست، عدم تناقض و شکست قطعی وی ناشی از انتخابی اشتباه بوده که سارتر به آن اشاره می کند و آن را ناشی از وحشت بودلر از رضایتمندی میداند، این محدودیتها امکان بهدستآوردن سود مالی را هم از وی گرفت، موقعیت بودلر همان گونه که میخواست بود، او در نامهای به مادرش از امتناع خود در تسلیم شدن به قانون سخن می گوید، وی می می نویسد:

سرانجام دریافتم که می توانم قدرت کسب در آمد با برنامهریزی و پشتکار داشته باشم؛ اما نگون بختی های گذشته، ناراحتی های مکرر و کمبود انرژی باوجود بدهکاری هایی که دارم و موظف به پرداخت آنها هستم، دنیای رؤیاپردازی را برایم به پایان رسانده است.

ما می توانیم این موضوع را به عنوان یک خصیصه شخصی در نظر بگیریم و آن را ناشی از ناتوانی بودلر بپنداریم، از سویی هم می توانیم این مسائل را در زمان خویش متصور شویم و سپس در باره این حس انزجار قضاوت کنیم، ما بودلر را می شناسیم و می دانیم که او پس از اعلام انزجار خود را تسلیم زندگی کرد و در موقعیتهای گوناگون خود را متعهد به کار خویش نمود، وی در جایی می نویسد: ما به واسطهٔ ایده ها و احساساتمان (شور و هیجانات) در طول زمان خردشده ایم، تنها دوراه برای فرار از این کابوس و فراموشی وجود دارد، لذت و کار، لذت ما را خسته و کار مارا قوی بارمی آورد، این نگرش در آن زمان نگرشی پیشرو تلفی می شد، برای هر انسانی دو گرایش به صورت هم زمان وجود دارد، حرکت به سوی خدا و حرکت به سوی شیطان، نیایش یا معنویت، میلی است که مدام تکثیر می شود؛ اما حیوانیت یا گرایش به شیطان لذتی است که روبه افول در حرکت است.

اولین جمله بودلر صریحاً به همه چیز اشاره می کند، لذت شکل مثبت و ملموس زندگی است، ما نمی توانیم تجربیاتی بدون صرف هزینههای غیرمولد داشته باشیم، کار نوعی فعالیت است که به افزایش در آمد ما کمک می نماید و ما را تقویت خواهد کرد، بنابراین در هر انسانی دو گرایش به صورت همزمان وجود دارد، اول گرایش به کار و دیگری گرایش به سمت لذت است، کار با آینده در ارتباط مستقیم است؛ اما لذت وابسته به زمان حال است، کار مفید و رضایت بخش است، لذت بیهوده است؛ اما این احساس نارضایتی را ترک کنید چرا که این ملاحظات اقتصادی بر مبنای اخلاقیات شکل می گیرد و اخلاقیات بنیان شعر است، در هر زمانی با این پرسشهای مادی گرایانه و عامیانه مواجه خواهیم شد که چگونه می بایست درآمدهای خود را افزایش دهیم؛ اما پاسخ بودلر در این باب بسیار زیرکانه بود، به عبارت دیگر یادداشتهای او طرد همیشگی نوشتن و چاپ نوشتهها به عنوان پروسهای تولیدی بود، وی نوشته بود: به نظرم انسان مفیدی بودن وحشتناک است و این همان تفکیک پذیری غیرممکن از نقطه مقابل خویش یعنی خور است که آن را می توان در جاهایی دیگر هم رویت نمود، او خدا را برگزید همان گونه که کار را انتخاب کرد؛ اما در مسیری دیگر ترجیح داد تا به شر تعلق خاطر داشته باشد، بودلر نمی توانست تصمیم بگیرد آیا باید به درون خود (میان لذت و کار) یا بعد بیرونی خود (میان خدا و شیطان) رجوع کند, تنها نکته ای که می توانیم بگوییم اینست که وی می خواست قدرت مافوق خویش را رد کند, آنچه که او به دست آورد امتناع از کار کردن بود که برایش راضی کننده به نظر می رسید, وی با تمهد خویش علت رد کردن خود را نمایان کرد, او مجذوب زندگی دردناک و نا کننده به نظر می رسید, وی با تمهد خویش علت رد کردن خود را نمایان کرد, او مجذوب زندگی دردناک و نا

اما این یک خطای فردی نبود؛ بلکه ضعف تحلیل سارتر را میرساندکه او را راضی به این وضعیت نشان می داد و بدینوسیله سعی می کرد تا جنبههای منفی را کم رنگ تر جلوه دهدتا ما بتوانیم با دیدگاهی مثبت به روابط میان تولید و هزینه درطول تاریخ بنگریم, تجربه و بودلر تجربهای تاریخی ست و همان حس تاریخی را به ما منتقل می کند, به مانند هر فعالیت دیگری شعر را می توان از نقطه نظر اقتصادی و اخلاقی نگریست, به واقع چون زندگی بودلر نا خوشایند به نظر می رسید می توان مشکلات را در این قلمرو هم بررسی نمود, سارتر هم تیز و تند نقد می کند و هم از سؤال کردن دوری می جوید, او اشتباهاتی در ارتباط میان شعر و نگرش اخلاقی شاعر مرتکب می شود, ما باید

بپذیریم که زندگی شخصی یک فرد انتخاب اوست و باید به سراغ حسی که توانسته ایجاد کند برویم, حس شعری بودلر به خطاهای او کاری ندارد چرا که جبر هم در خطاهای او نقش بسزایی دارد.

بنا به گفته ٔ سارتر انتخابهای بودلر در هر دوره ٔ تاریخی دیگری هم میتوانست اتفاق بیفتد؛ اما او هیچگاه اشعاری نظیر گلهای شر ینداشته است, نقد سارتر از بینش عمیقی برخوردار است هرچندکه واقعیت را نادیده میانگارد و نمیتواند پاسخگوی اَن باشدر شعر بودلر به ذهن مدرن حمله کرده است یا به شکلی معکوس به قوه ٔ درک ما حمله کرده است, جدای از بحث نژاد یا شانس کنش بی مثال بودلر بیانگر توجه او به ضرورت فردی بود, وی نتیجه تنش مادی تحمیل شده از نظر تاریخی بود تا جایی که فرد در قامت شاعر ازجامعه خود پیشی گرفته بود, او در گلهای شر دو گرایش را دنبال می کند, جامعه به مثابه فرد مجبورست میان مراقبت از آینده و حال انتخاب کند چرا که جامعه بر اساس ضعف و قدرت افراد تبیین میشود, به معنای دیگر فرد در زمان حال نیست؛ بلکه مقید به آینده است, از سویی زمان حال را نمی تواندانکار کندو آنچه که باقی مانده با تصمیم گیری قطعی محقق نمی شود, جامعهای که در گلهای شر به آن اشاره شده جامعهای نبوده که اولویتش حفظ آینده و رها کردن زمان حال در کالبدی مقدس بوده باشد, جامعه ٔ سرمایه داری به سرعت در حال پیش روی است و این را از روند تولید محصولاتش می توان درک کرد, همانطور که برای افزایش تولید انسانها را وادار به کار بیشتر می کنند, این جامعه آماده بوده است که زندگی تجملاتی را لگد مال کندر آنها از طبقات کهن جامعه بودند که به سود و منفعت خویش می اندیشیدیدند, شکوه گذشته جزئی از منافع شخصی شان بوده است پس با به کارگیری نیروهای بیشتر به دنبال افزایش تولیدات خویش بودند, هنوز هم تصمیماتی که در قبال دریاچه ٔ ورسای و سد صنعتی سن گرفته شد را فراموش نمی کنیم چرا که آن تصمیمات به نفع جامعه نبوده است و جامعه, مخالف با دادن امتیازاتی در این زمینه بود, این تصمیم منجر به افزایش تولیدات اجباری برای لذات غیر مولد شد, در اواسط قرن نوزدهم جامعه ۹ بورژوازی با استفاده از سدهای فرانسه تغییراتی رادیکال در جهان ایجاد کرد, بین زادروز بودلر و لحظه ٔ مرگ وی اروپا تحت یوشش شبکه راه اَهن قرارگرفت, تولیدات به واسطه ٔ افزایش نیروهای کارگسترش یافت و در نهایت دگردیسی سریع جهان با اتکا به اینده و انباشت سرمایه اتفاق افتاد, پرولتاریا مجبور به مخالفت بود؛ اما این روند باعث افزایش سود سرمایه داران می شد و جنبش های کارگری هم به مخالفت با این روند پرداخته بودند, در همین دوره بود که نویسندگان رمانتیک بر انگیخته شدند, پایان دادن به شکوه و عظمت رژیمهای پیشین شعار اُنها شد, این دو اعتراض اگر چه ماهیت متفاوتی داشتند؛ اما هردو درجهت مخالفت با یک ابژه بودند, جنبشهای کارگری با اصل انباشت سرمایه مخالفتی نداشتند؛ بلکه به دنبال آزادی انسان از چنگال برده داری بودند؛ اما جنبش رومانتیسیسم سویه َ مشخصی به این اعتراضات با اهمیت به امتناع از افول انسان و ارزشهای سودمندانهاش داد, ادبیات سنت گرا از ارزشهای غیرمنفعت طلبانه سخن راندکه این ارزشها توسط طبقه حاکم پذیرفته شده بود؛ اما رومانتسیسم به دنبال بیان ارزشهای سرکوب شده توسط دول مدرن و بورژوازی بود, با وجود آنکه جهت مشخصی داشت؛ اما شک بر انگیز نبود, رومانتسیسم به دنبال تعالی گذشته به صورتی اصیل اصیل و مخالفت با زمان حال بود؛ اما این به نوعی سازش محسوب میشد چرا که ارزشهای گذشته با سودمندی کنار آمده بودند؛ اما موضوع شکل رادیکال تری از مخالفت را نشان میداد که به نوعی تقدم بر سودمندی از اهداف آن به شمار میرفت مسلماً هیچ چیزی خطرناکتر, ویرانگرتر و یا وحشیانهتر از روح رام نشده و سنگی انسانها نیست که شاید در نگاه اول آن بعد رمانتیکشان به چشم بیاید, در ابتدا فرد با محدودیتهای اجتماعی مخالفت میکند سپس با سری پرشور بر علیه نظم

موجود قیام می کند, با این حال خواستههای انسان زنده با سازگاری با نظم موجود فاصله دارد, اُنها فاقد وابستگی به اخلاق دینی هستندتنهاعلایق مشترک در میان افراد, توجه به افزایش در امدشان می باشدکه این فرصت رضایت بخش را بنگاههای سرمایه داری در اختیار آنها قرار دادهاند, بنابراین فرد تابع هدف جوامع بورژوازی و تابع هدف جامعه أُ فئودالي ست, بگذاريد اين نكته را اضافه كنم كه تعقيب منافع شخصي هم خاستگاه است و هم به معناي پایان فعالیتهای سرمایه داری است, شاعرانگی نوعی از فردگرایی به نظر میرسد؛ اما با این وجودنوعی پاسخ به سودگرایی است, با نگاه تقدس گرایانه, رومانتسیسم بر علیه بورژوازی نبود؛ بلکه نمایانگر جنبههای فرد گرایانه بورژوازی بود, غم و اندوه, خودانکاری, نوستالژی برای دستیابی به موقعیتی دشوار همان رویکرد بورژوازی ست, آنها به قلب تاریخ به واسطه ٔ امتناع از مسئولیت پذیری نفوذ کردند و برعکس آنچه را که بودند برای مخاطب ساختند. انها هرگز رنجی در این مسیر متحمل نشدند حتی در این مسیر از سودهایی بهره جستند, در ادبیات انکار اساس فعالیتهای سرمایه داری راهی برای فرار از خیانت و سازش گری بود, این دوره ٔ اوج فعالیتشان بود که پس ازحمله ٔ تند و تیز رمانتیکها بورژوازی درموقعیتی دشوار قرار گرفت, در باب بودلر هیچ چیز رادیکالی وجود نداشت, او همیشه میل به نداشتن غیر ممکنها را به مثابه خیر خواهی تلقی می کرد؛ اما سارتر به ما کمک می کند تا درک کنیم که او از شکست خود به دنبال عصیان دیگران بود, او ارادهای قوی نداشت؛ اما غریزهاش, او را درگیر خود کرده بود امتناع بودلر عمیق بود؛ چراکه او به هیچ وجه ادعای مخالفت با چیزی را نداشت, وی تنها در قامت یک شاعر مسائلی غیر قابل دفاع وغیر ممکن را بیان کردکه آن هم به علت مشکلات روحی وی بود, شر در محدوده ٔ تجربیات شاعرانه رخ میدهد, علاوه بر آن اینکه بگوییم اراده شیطانی درجست وجوی خیر است, شک برانگیز است, مهم نیست که ارادهمان شیطانی باشد چرا که اگر نقطه ٔ مقابل اراده ما شیداییست و اگر این شیدایی در پی نابودی اراده است, بنابراین رفتار برمبنای اخلاق تنها با آزادسازی آن از بند اراده ممکن است, دین, طبقه و رمانتیسیسم وسیلهای برای اغوا گری بوده است, همین فریب توام با نیرنگ درمتن وصیتنامه اش هم به چشم میخورد, بنابراین ارادهای عجین با نیرنگ وجود داشته است, شعر امیدوار است که بتواند حواسها را پرت کند و محدو دیت ابژهها همان قدرت فریب اراده است, شعر کلاسیک در بند آزادی خود را محدود کردو در این اقیانوس پرتنش, بودلر باب شعر نفرین شدهای را گشود که تصور نمی کرد دیگران أن را بپذیرند و شیدایی حاصل از أن نوعی حس رضایت در مخاطب ایجاد می کرد, شیدایی که مخرب بود و شعری که از او و ارادهاش دور بود, بنابراین وی با این رویکرد چیزی جز فردی ناتوان به چشم نمی اَیدکه تمایل شخصی وی شعر سراییدن است, سخت است که بگوییم مسئولیت شخصیاش روشن ساختن موقعیت شاعرانه است, آن چیزی که در گلهای شر اهمیت دارد نتایج شعری آن است, ما چیزی درباره سرنوشت فردی که قادر باشد با شعرش برانگیزاند در دست نداریم, بنابراین تنها میتوانیم در مورد گلهای شر و عشق درونی آن دریچه ٔ بیرونی بحث کنیم, نکته ٔ دیگری که میتوانیم در باب گلهای شر بگوییم نگرش از روی کنجکاوی شاعر به اطراف خویش است و شاید همین نگرش نسبت به اخلاق عامل شکست اوست, بودلر به دنبال انکار خیری بود که مبنای اَن انکارتقدم اَینده است, با این حال تاکید وی بر روی مبحث خیر بلوغ مندانه به نظر میرسد (که همین نگرش او را به سمت اروتیسیسم هدایت می کند) این شیوه ٔ نفرین شده همان رویکردمتناقضی ست که ما میتوانیم به واسطه ٔ احساس به ان نزدیک شویم و یا میتوانیم آن را تصاحب کنیم, شکی نیست که ما میتوانیم از بودلر نفرین شده فراتر برویم؛ اما این نمیتواند متضمن سکون باشد, ما همان نگون بختی را در بعدی منفعلانه و بی کنش میبینیم که جای بهانهای باقی نمی گذاردر سخت است؛ اما باید گفت

که شادی وحشیانهای در شعر بودلر که از خودش پیشی گرفته است به چشم میخورد که همان تناقض در رد خیر را نمایان میکند (ارزش تحمیل شده توسط اراده برای بقا) و خلق اثری که قابلیت ماندگاری داشته باشد شعر را در مسیری قرار میدهد که سریعاً تجزیه خواهد شد و به طور فزایندهای اتمسفری منفی را به مانند غیاب اراده تجربه خواهد کرد.

فصل ششم: ویلیام بلیک/اشعار زندگی و آثار بلیک حاکمیت شعری اسطورهشناسی بلیک زیر سایه ٔ روانکاوی یونگ انعکاس نور شیطانی/ پیوند بهشت و جهنم بلیک و انقلاب فرانسه

اگر میخواستم از نویسندگان انگلیسی که بیشتر مرا تحت تأثیر خویش قرار دادهاند نام ببرم، باید به اسامی چون جان فورد، امیلی برونته و ویلیام بلیک اشاره می کردم، کمااینکه می پذیرم که چنین طبقه بندی هایی با توجه قدرت هر نویسنده ای بی معنی است، آن ها از دل ابهام درآمدهاند و خشونتی در کارهایشان محسوس است، شری که از دل حقیقت درآمده است، فورد تصویری بی مثال از عشقی بزهکارانه را از خود به یادگار گذاشته است، برونته شرارت را به عنوان تنها پاسخ روشن به خواسته هایش دریافت، بلیک به نحوی قاعده مند موفق شد که بی چون و چرا انسانیت را به شعر را به شر تقلیل دهد.

# زندگی و آثار بلیک

زندگی بلیک تقریباً پیش و پا افتاده به نظر می رسد، زندگی که عادی و بدون رخداد خاصی در جریان بود؛ اما بااین حال یک ویژگی جالب توجه داشت و آن هم این بود که وی همواره در حال گریز از شهر و کشورش بود، یکی از مشکلاتش محدودیتهای رایج زندگی بود، بااین حال همدورههایش از حال او غافل نبودند، وی در طول زندگی اش به بدنامی شهره بود و زندگی اش را در تنهایی گذرانده بود، بلیک هیچگاه عضو گروهی نبود، اگر وردزورث و کلریج از او تمجیدی کردهاند قطعاً بی گلایه نبوده است، کلریج از گستاخی موجود در نوشتههای او شکایت داشت و به زعم او این گستاخیها می توانست در پس زمینهٔ کار مطرح شود، وی بلیک را یک مجنون توصیف می کرد و حتی بعد از مرگ وی هم بر روی موضعش ایستادگی نمود، به زعم وی نوشتههای بلیک کیفیت مناسبی نداشتند اما می توانست مرگ وی هم بر روی موضعش ایستادگی نمود، به زعم وی نوشتههای بلیک کیفیت مناسبی نداشتند اما می توانست مخاطب را به علت بی تفاوتی اش به تحیر وادار کنند، به شکلی آشکار خود را نسبت به ملامتهای اطرافیانش ناشنوا

جلوه داده بود، اشعارش به علت رنگ متفاوت و خشونت درونی شان مبدل به اشعاری والا شده بودند اگرچه بلیک خیال پردازی بکر بود؛ اما هرگز به ارزشهای حقیقی چشم اندازهایش توجهی نمی کرد، وی مجنون نبود؛ بلکه همه چیز را انسانی می دید و ساخته ٔ ذهن انسان می دانست.

در مورد او تناقضاتی نوشته شده است که:

بسیارانی دیگر سعی کردند ناخوداًگاهانه شبیه بلیک بنویسند و بسرایند اما نتوانستند و به مسیر خود بازگشتند، این تیمارستان پر ازاین قبیل از شاعران است؛ اما در تعریف مدرن دیوانه کسی است که غرق نمادهای ناخوداًگاهانه شده است، بلیک تنها کسی بود که مرزهای جسارت را جابهجا می کند و از هر گزندی جان سالم به در می برد، شاعران ناب نظیر نیچه و هولدرین که خط زندگی آنها و دنیای شعری شاعر استوار بر مبنای عقل باشد وی در برابر گزارههای تفسیر در شعر ممکن است منطقی به نظر برسد، اگر زندگی شاعر استوار بر مبنای عقل باشد وی در برابر گزارههای غیرقابل تقلیل و خشونت خارج از شعر بی تحریف زیست خواهد نمود، شاعر واقعی مانند کودکی در جهان است، او می تواند شبیه بلیک یا یک کودک خوش ذوق بدون داشتن ذهنی پرسشگر و بی توجه به مکانیزم بازار باشد، شاعری می تواند شبیه بلیک یا یک کودک رفتار کندو برای بلیک هم این قاعده صادق بود، بلیک مجنون نبود، وی مرزهای جنون را جابهجا کرده بود، در طول زندگی اش نبوغ شاعرانه برایش ارجح ترین بود، حقیقت نفرش برگرفته از جهان بیرونی اش بود، او دارای ذهنی کنجکاو و همین طور متعلق به طبقه أفقیر جامعه بود، بنابراین برایش انتخاب کردن با دشواری همراه بوده است چرا که همیشه انتخاب می شده است، بهمانند ثروتمندی که اگر ثروتش را از دست بدهد، دوام نخواهد آورد اما مرد فقیر ترجیح می دهد که انرژی و تمرکزش را بر روی شکایت و ناله کردن متمرکز کند، ویلیام بلیک در سال ۱۷۵۷ در لندن به دنیا آمد، پسر کلاهدوزی فقیر بااصالت ایرلندی بود، تنها متمرکز کند، ویلیام بلیک در سال ۱۷۵۷ در لندن به دنیا آمد، پسر کلاهدوزی فقیر بااصالت ایرلندی بود، تنها تحصیلات ابتدایی داشت؛ اما خود را مدیون پدرش می دانست، او در این مورد نوشته بود:

اشعار فاخرش را در دوازدهسالگی سروده بود و یک هدیه خوب برای نقاشیهایش دریافت کرده بود، در چهاردهسالگی در یک کارگاه گراورسازی مشغول به کار شد و برای امرارمعاش سختیهای فراوانی را تحمل کرد و تنها همسرش بود که او را برای ادامه ٔ کار هنری تشویق می کرد، کاترین تنها زنی بود که بسان مادر در هنگام شدیدترین حملات عصبی و تبهایش به مدت چهل و پنج سال تا زمان مرگش در سال ۱۸۲۷ مراقبت کرد، بلیک احساس می کرد دارای مأموریتی الهی است و هیچگاه عزت او نمی تواند توسط اطرافیانش خدشهدار شود؛ اما عقایدش به علت آزاداندیشانه بودنش همواره جنجالی تلقی می شد، او در زمانهای که انگلیسیها ژاکوبین را مخوف ترین دشمن خود می پنداشتند کلاه سرخی به سر داشت، بعدها در باب آزادیهای جنسی مطالبی نوشت که چندی بعد بابت نوشتنش مجبور به عذرخواهی شد، شایعاتی هم بر سر زبانها افتاده بود که قصد داشته همسرش را وادار کند تا با معشوقهاش زندگی کند!

در حقیقت زندگی او دارای دو بعد درونی و بیرونی (که در بعد بیرونی سعی در ساختن تصویری روحانی و اسطورهای از خود داشت) بود که آنچه در بعد درونی زندگیاش رخ میداد نفی آن بعد بیرونیاش بود، از نظر وی کاترین دارای اهمیتی والا چون فرشتگان بود، بااین حال به نظر میرسید که او گاهی این موضوع را انکار می کرد، در دورهای از زندگیاش حتی روابط دوستانش با او دستخوش تغییر شد، وی در نامهای به جان فلاکسمن (مجسمهساز) به تاریخ ۱۸۰۰ سپتامبر ۱۸۰۰ در باره تغییرات احوالش این گونه می نویسد:

وقتی فلاکسمن را به ایتالیا بردند، فوزلی برای مدتی همراه من بود و حالا همراه هایلی هستم، ممکن است آدمهای محدودی در روی کره ٔ زمین مانند من باشند اما میدانم در بهشت افراد زیادی بهمانند من هستند، میلتون در کودکی به من عشق میورزید پیامبرم یعقوب بود؛ اما این شکسپیر بود که بعدها دستش را به من داد، در جهنمی به نام زمین تغییرات وحشتناکی روی خواهد داد، جنگ آمریکا آغاز شده و تمام وحشت تاریخ را زان سوی اقیانوس اطلس تا فرانسه در پیش چشمانم دیدهام، انقلاب فرانسه در شرایطی تیرهوتار رخ داد، فرشتگان به من گفتند که با چنین وضعیتی دیگر جایی برای زندگی آنها در روی زمین نمانده است؛ اما ارتباط من با فلاکسمن سبب شد تا ترسهای عصبیام را به فراموشی بسپارم.

#### حاكميت شعري

در این قسمت سعی شده تا تفسیرهایی از روان شناسی بلیک با مقدمهای از یونگ تحت عنوان بازگشت به درون ارائه شود، بینش درون گرایانه به درک تمام موضوعات می پردازد، فرایند آگاهی به مثابه برون گرایی است، برای درک ناخودآگاهی باید به ابژهها یا جایگاه آنها توجه نمود. ویت کات به درستی در باب بلیک نقل می کند که اظهارات بلیک مبنی بر آنکه ادراک انسانی محدود به اندامهای ادراکی نیست ناشی از دریافت فرا احساسی اوست که می تواند به کشف منجر شود؛ اما واژگان یونگ از عنصر سیالیت برخوردارند، به زعم وی ادراک را نمی توان به دادههای حسی تقلیل داد؛ بلکه آنها تنها ما را از آنچه که در درونمان رخ می دهد آگاه می کنند، این همان حس شاعرانه است شعر این دادههای حسی را نمی پذیرد و به عنوان امری هرزه تلقی می کند؛ اما این بدین معنا نیست که همیشه تحقیر و یا

اهانت در دنیای خارج از ما رخ میدهد اگر چه محدودیت ابژهها نوعی رقابت را میان خودشان به وجود میآورد تا جایی که ماهیت بیرونی را میپذیرند و واقعیت آنی را انکار میکنند چرا که با تصویری مواجه میشوند که به دنبال پنهان کردن چهره ٔ حقیقی جهان از ماست، بااین وجود شعر نمای بیرونی و یا دیوارهای روابط خوداً گاهانه است، آنچه که بلیک به ما فرامیدهد توجه به ارزشهای درونی شعر است، در قسمتهایی از اهمیت متن میخوانیم نبوغ شاعرانه و ماهیت بیرونی انسان از وی گرفته شده است همان گونه که همه ٔ انسانها به لحاظ ساختار ظاهری به یکدیگر شباهت دارند در نبوغ شاعرانه هم یکسان هستند، ادیان هر سرزمینی باتوجهبه تفاوتهای فرهنگی مختص به هر سرزمینی از نبوغ شاعرانه تعریف خود را دارند، بنابراین همه ٔ ادیان از یک واحد سرچشمه می گیرند و انسان حقیقی هم در پی یک موضوع است که آن هم نبوغ شاعرانه است، این شناخت انسان و شعر نه تنها کمک به شناخت اخلاقیات و ادیان خواهد نمود؛ بلکه ارتباطی میان ادیان با فعالیت انسانی ایجاد خواهد نمود که در اینجا فعالیت انسانی به مقوله ٔ شعر و جهانی که دران زیست می کنیم باز می گردد، این جهان را نمی توان به مسائلی تقلیل داد که هم بیگانه و هم در بند ما هستند چرا که بهنوعی خار شمردن مسئله محسوب می شود، جهان نثر صادقانه تنها در نگاه افراد درون گرا که نمی توانند شعر را در ماهیت بیرونی خویش رویت کنند خلاصه می شود، شعر به تنهایی محدودیتها را انکار و ویران می کندو می تواند ما را به دنیای بی محدودیت رهنمود سازد، اگر بخواهیم خلاصه بگوییم جهان این نکته را به ما گوشزد می کند که تصویر درونیمان مقدس است و هر آنچه که مقدس است شاعرانه است و هر آنچه که شاعرانه است مقدس است، برای دین هیچچیزی جز تأثیر نبوغ شاعرانه محرز نیست، هیچچیزی در دین وجود ندارد که ما نتوانیم آن را در شعر بیابیم، هیچچیزی وجود ندارد که بتواند شاعر را به انسانیت و انسانیت را به جهان هستی پیوند دهد، به طور معمول عناصر ثابت تابع نیازهای یک توده یا گروه هستند، دین صداقت شاعرانه را زیر سؤال میبرد، شعر تسلیم تملق می شود و در هر مرحلهای با دشواری نیز روبرو هستیم، حقایق کلی مانند دروغ هستند، هیچ اَیین، دین یا شعری وجود ندارد که دروغ نباشد و به همین دلیل است که شعر و دین نمی توانند خود را به عدم شناخت عمومی از محیط بیرونی تقلیل دهند، بااین وجود دین و شعر هر گز در برابر ماهیت بیرونی شکست نخوردهاند، موفقیت بلیک بهاین علت بود که نگاه فردی در باب دین و شعر را از بین برد و سعی کرد شفافیت دینی که وابسته به آزادی شعری و حاکمیت قدرت شعر دینی است را نمایان کند.

# اسطوره شناسی بلیک زیر سایه ٔ روانکاوی یونگ<sup>۲۳</sup>

درون گرایی حقیقی بلیک تنها یک معنی داشت، درون گراییهای وی شامل انتخاب مشخص اسطورهها بود که برای هر شخص دیگری غیر از بلیک معنای الهی داشت و به معنای جنگی بیپایان در شعری بیفرجام است. افسانههای بلیک به طور کلی مشکل شعر را مطرح می کنند, وقتی که شعر به دنبال اسطور ه هایی ست که سنت آنها را به او دیکته می کند بنابراین نمی تواند مستقل باشدو حاکمیت درونی ندارد, تنها نشانگر افسانهها و اسطور ه هایی ست که بدون آنها چیزی برای مطرح کردن نداردو سعی می کند به تعریف خیالاتی بپردازدکه قدرت متقاعد کردن مخاطب را نداردو تنها برای شاعر حائزاهمیت هستند, بنابراین با این نگاه ظاهراً شعرمستقل تنها به دنبال خلق

<sup>23</sup> Carl Jung

\_

اسطوره یا اسطورههای غایب است, علاوه بر این جهانی که ما در این بازه ٔ کوتاه دراَن زیست می کنیم به دنبال اسطورههایی نوین است, اسطورههایی که تنها شعر قدرت بنانهادن آن را داردو این خلاً در آن احساس میشود, بلیک برای پر کردن این خلاً روی به خلق انیتارمون می آورد تا جایی که نبود این شخصیت اسطورهای در شعر بلیک گاها ایجاد نوعی پارادوکس مینماید, از سویی به دنبال آنست که ملزومات دینی را به شعر باز گرداندو آن را در معرض نمایش بگذارد؛ اما شعر دارای قدرت نیست و این بدین منزله است که نمی تواند هم ازاد و هم دارای ارزشهای حاکمیتی باشد, بگذارید صریح بگویم نمیتوان هم شعر و هم دین بود بلکه میبایست گزاره ٔ دین از شعر کنار گذاشته شودر به زعم عدهای این دین است که یاد آور خاطرات ماست و نبود آن به شعر لطمه خواهد زد و بی شک حاکم شعر است حاکمیتی که میل خود را به ابژه نشان میدهد و قصد مالکیت بر ابژه را ندارد, شعر از حاكميت خويش دفاع مي كند؛ اما انديشيدن به حاكميت, بدون أنكه بدانيم حاكميت وجود دارد يا خيرممكن نيست, حاکمیت به مانند شعر ناتوان و عقیم است, در اصل شعر گزارهای نا توان است چرا که ارثیه ٔ ازادی را حس نکرده است, بلیک زمانی گفت که میلتون یک شاعر واقعی بود, او یک شر حقیقی به نظر می آمد که آگاهی نسبت به آن نداشت, دین همان خلوص شعری ست و به دنبال برآورده کردن خواستههای شعری ست, بنابراین نمی تواند از قدرت بیشتری نسبت به شیطان بر خوردار باشد, جوهر ناب شعر همین است, شعر حتی اگر هم بخواهد, نمی تواند چیزی را بنا کند؛ بلکه تنها به دنبال ویرانی و شورش است, گناه و نفرین عناصر اصلی و الهام بخش شعر میلتون بودهاند, در حالیکه بهشت توان شعری او را گرفته بود و بلیک هم مشابه ملیتون و به همین دلیل نابودشدچرا که از جهان غیر ممکنها فاصله گرفت, اشعار گسترده ٔ وی و اسطورههای خیالیاش, روح وذهن ادمی را خسته میکنند چرا که تنها به دنبال فریب انسان می گردند, در خلاقیتهای بلیک جهان بینیاش نقش ویژهای داشته است, همچنین استفاده از نمادهایی که خود بیانگر شور و عقلانیت بودند در اشعارش از اهمیت ویژهای برخوردار بودهاند؛ اما باید دانست که حضور این اسطورهها و نمادها هیچ بنیان عقلانی ندارد پس دنبال کردن انها بی فایده است و تنها مطالعه ٔ اسطورهها جزئیاتی از روانشناسی بلیک به ما خواهد داد و از سمتی دیگر باعث می شود تا ما به شخصیت یردازیهای برجسته او توجه ای نکنیم, به اراده ٔ خشونت باری که در پشت شخصیتها وجود دارد و به انها جان می دهد توجه ای نکنیم, از سویی باید بدانیم که تفکر عقلانی با هوی و هوس دارای تفاوتهایی ست, هیچ چیزی نمی تواند جایگاه کنونی بلیک را متزلزل کند؛ بلکه تنها می توان با گزارههای قابل فهم به درک او رسید, ویتکات در باب نقاشیهای بلیک می نویسدکه اثار او انچنان هم خاص نیستند چرا که فرم انها یکی ست اما بلیک تنها فردیست که این نقاشیها را می کشد گرچه اسطورههایی که در نقاشیها دیده می شوند تنها اسطورههایی خام به نظر مي رسندو بليک خود به اين اسطورهها معني داده است, اورايزن ترکيبي از افق وعقل است و به نوعي شاهزاده َ نور محسوب می شود, او خدایی ویرانگر و وحشتناک است, لووا معنای عشق را تداعی می کند؛ مانند اروس یونانی, وی کودک آتش است, او تجسم زندهای از میل و شور است, از سوراخهای بینیاش شعلههای آتشین خارج میشوند, طره گیسوانش به مانند جنگل و طبیعت وحشی است, همان جنگاهایی که شیر درآن نماد قدرت است, ببرها و گرگها زوزه می کشند, عقاب در بالای صخرهها پرواز می کند و آسمانش پر ستاره است, لوس روحی پیشگو برای لواست به مانند دیونیسوس برای آپولو و دارای تخیلی بسیار قوی ست, تنها برای تارماس معنای دقیقی بیان نشده است, ویتکات ادامه می دهدکه این اسطورهها بیانگر چهار عملکرد انسان هستند که سه تایشان تفکر, شهود و احساس است, به واقع بلیک میخواسته چهار حس انسانی را قدرتمند جلوه دهد و به زعم ویتکات این تعابیر اساساً

یونگی است و این رویکرد را نه تنها در اندیشههای سنت اگوستین بلکه در اسطورههای مصری و اثار ادبیات جهان از جمله سه تفنگدار دو ماس هم می توانیم ببنیم گرچه این نوع از تفسیر احمقانه به نظر می رسد؛ اما به علت عقلانی بودنش دقیق و منطقی است, به نوعی می توان گفت ماهیت بیرونی همیشه بی شکل و ظاهر باقی می ماند, احساسی که بلیک به دنبال انتقالان به مخاطب بود را تنها می بایست درک کرد؛ چون این احساس متعلق به لحظات مازاد است و عقلانیت را پشت سر گذاشته است, اسطورههای حماسی ویلیام بلیک هشیار و آمیخته با رؤیا هستند, صراحت, برندگی, کودکانگی, نبردی را میان خدایان شورشی که ابژهای آشکار در روانکاوی هستند پدید می آورد و به واسطه أن می توان به درک اقتدار پدر و شورش پسر دست یافت.

مسئله ٔ دیگری که در اشعار بلیک به چشم میخورد وجود نمادی است که در قالب نبردهای الهی تصویرگر روح انسانی است و بهنوعی تصویری از لحظات پس از مبارزه را به تصویر میکشند که در آن هر خدای مغلوبی واقعیت خود را در مییابد؛ اما چنین حقیقتی با این معنای مبهم، بیاعتمادی ما را دوچندان میکند و این تجزیهوتحلیل به دنبال آن است که ما را به خوابی عمیق در جهت کسب آگاهی دعوت کند، پاسخ حقیقی زمانی است که بلیک خود را زخمی مییابد و توازنی میان تفسیرهای یونگ و ویتکات مییابیم، در پایان این بحث آنچه که اهمیت دارد، ادامه ٔ همان بینظمی و پریشانی است.

### انعکاس نور شیطانی/ پیوند بهشت و جهنم

رؤیاهای بلیک هیچگونه انسجامی ندارند؛ بلکه از منظر روانکاوی دارای تناقض هستند، مادلین کازامیان مینویسد اسطورههای موجود در اشعار بلیک در زمانهای مختلف میمیرند و دوباره زاده میشوند و این سازمانیافتگی کاملاً منطقی است، بهعنوان مثال اسطورههایی نظیر لوس و میلتون ۲۴ بارها این اتفاقات را در آثار بودلر تجربه کردند حتی این اتفاق برای یهوه هم رخ میدهد، بهعنوان مثال یهوه در کتاب مقدس بهعنوان خالق حسود ادیان اسمانی معرفی میشود؛ اما در اورشلیم از یهوه بهعنوان خدای عفو و بخشش یاد میشود تا جایی که عیسی (یهوه) زمانی که برهای را قربانی میکرد، گوشتش را بهصورت مساوی بین همه تقسیم میکرد تا جایی که بلیک از عیسی بهعنوان الوهیم

\_

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> John Milton

یاد می کند، تلاش برای تفسیر کامل این موضوع غیرممکن است، شعر هم بهنوعی مطالبه زندگی در کابوس و یا گیجی است.

بی نظمی می تواند یکی از عنصرهای موجود در آثار بلیک تعریف شود هر چند که باتوجهبه آثارش این مسئله باید بررسی شود که آیا این بی نظمی برگرفته از یک خشونت شاعرانه است و یا امری حساب شده است، بی نظمی نمی تواند پاسخی به آینده جهان باشد تنها می تواند به مانند بیداری در طول شب باشد تا جایی که از میزان نگرانی و اضطراب در شعر بکاهد، آنچه که در زندگی و آثار بلیک به چشم می خورد این است که گویی وی برای این جهان ساخته شده بود، زمانی که به بلیک بنا به تفسیر یونگی نزدیک می شویم شاید هیچ چیز اغواکننده و حتی شادی در او ساخته شده بود، زمانی که به بلیک بنا به تفسیر یونگی نزدیک می شویم شاید هیچ چیز اغواکننده و حتی شادی در او اخلاقی لذت را نفی می کرد.

بهزعم او کلیسا می بایست اختیارات بیشتری به آنها میداد تا آتش روحشان کلیسا را به آتش نکشد این شاعر جوان بدینوسیله هوشمندی خویش را به رخ می کشد، ترس و وحشت وی در اشعاری نظیر پسرک لولهبخاری پاک کن دیده می شود و در مقابل شادی اش در اشعاری همچون آهنگهای شادی که هر کودک شادی از شنیدنش لذت می برد دیده می شود، به زعم وی پیوندی که پسرک لولهبخاری پاک کن به عنوان شاعری که با جسارت جوانی با هر انتینومی روبرو می شود بر قرار می کند یگانه است، چرا که از نظر وی در چنین شعری بهشت و جهنم در پیوند با یکدیگر قرار گرفته اند، ما باید با هوشمندی بلیک را بررسی کنیم و قطعاً این بدان علت است که وی علاوه بر فاخر بودن از اهمیتی تاریخی برخوردار است، آنچه که آثار وی قصد توصیف آن را دارد، کنارآمدن انسان با زخمهای خویش، مرگ و غریزهای است که انسان را به سمت خویش سوق می دهد، واژگان او فراتر از یک حس شاعرانه هستند و رهاورد بازگشت انسان به سوی سرنوشت خویش هستند، بلیک برای ایجاد هر نوع کنش با می نظمی عمل می نمود، وی در اوج بی نظمی خویش قرار داشت و در اوج بی نظمی اش هم صداقت و خشونت را همراه خویش کرده بود، علاوه بر این غرایزی وجود دارد که مارا به سمت قهقرا می برد و در نقطه ما مقابل غرایزی وجود دارد که ما را به شکوه و جلال خویش می رساند، بلیک فیلسوف نبود؛ اما توانایی اش سبب حسادت فیلسوفان بسبت به وی شده بود، وی می نویسد:

بدون رقابت پیشرفت معنایی ندارد، جاذبه و دافعه، عقل و انرژی نهفته در شر، نفرت لازمههای وجود انسان هستند، این رقابت و مقابله از همان جایی که مذهبیون آن را خیر و شر می نامند نشئت می گیرد، خیر مجهول است و از عقل اطاعت می کند، شر چشمه ٔ جوشان انرژی است، خیر بهشت و شر جهنم است، خداوند انسان را در روز قیامت به خاطر پیروی از شر عذاب خواهد داد؛ اما این انرژی نهفته در شر همان زندگی و بدن است، عقل همیشه به دوراز انرژی نهفته در شر است چرا که شر به دنبال لذتی ابدی است، آنچه که در سال ۱۷۹۳ به واسطهٔ بلیک اتفاق افتاد در جستجوی آن بود که بگوید، انسان به جای روی گردانی از شر می بایست باشهامت در مواجهه با آن قرار بگیرد چرا که با روی گردانی از آن امکان صلح وجود ندارد؛ اما باید دانست که لذت ابدی (شر) همان بیداری ابدی است، جهنمی که بهشت هرگز نتوانست با آن کنار بیاید در زندگی بلیک لذتی بود که وی از احساس سنگ بودن می برد، هوسرانی های وی مانعی در برابر تقدم عقلانیت در او بود، بلیک قوانین اخلاقی را به نام لذت های نفسانی می شناخت همان گونه که کاتر پیلار (نوعی کرم) مناسب ترین برگ را برای تخم گذاری خود انتخاب می کند، وی می نویسد: همان گونه که کاتر پیلار (نوعی کرم) مناسب ترین برگ را برای تخم گذاری خود انتخاب می کند، وی مینویسد: کشیش شادی را نفرین می کند، همان شادی های که آن را شادی های نفسانی یا شهوانی می نامیم و متعلق به بدن

است، باید این گونه گفت که شهوت حیوانی نظیر بز نعمتی خدادادی است، هرزگی یک زن بدکاره هم مقصرش خداست، بااین حال احساسات و لذات ویلیام بلیک بسیار متفاوت تر از آن بود که بخواهد شهوت حقیقی را انکار کند، وی به شهوت از منظر سلامت می نگریست، شهوت بلیک بعد دیگری از شر بود که او را به اهمیت موضوع نزدیک می کند، اگر مقصر هرزگی زن بدکاره خداست، اگر شهوت بز نعمتی خدادادی است، پس این حکمت جهنم است که ما را به سمت راستی هدایت می کند.

در زنان غریزه ایست که فاحشگان آن را درک کردهاند و از آن خشنود و راضیاند

در جای دیگر او این انرژی نهفته در شر را با خشونت بیان می کند، وی به بودن شر باورداشت، شعر زیر بهمثابه یک رؤیاست

به باغ عشق رفتم و آنچه را که هرگز ندیده بودم، دیدم: کلیسای کوچکی بر گسترهای سبز که درگذشته زمینبازیام بود درهای کلیسا بسته بود و بر سر درش نوشته بودند: "مبادا چنینوچنان کنی! " پس به باغ عشق بازگشتم آنجا که هزاران گل خوشبو روییده بود و دیدم که آنجا هم پُر از گور بود و بهجای گلها، سنگ ِ گورها و بهجای گلها، سنگ ِ گورها و کشیشها با ردای سیاه در رفتواَمد بودند و با بوتههای خار شور و خواهش مرا پیوند میزدند

بلیک از اهمیت این شعر آگاه بود، بدون شک می توان کلیسای طلایی بر گسترهای سبز را معادلی برای باغ عشق در تجربیات آهنگین دانست، ذهن بلیک حقیقت شر را با مفاهیمی همچون شهوت و وحشت درهم آمیخته بودو این در شعر ببر که آغازان کلاسیک به نظر می رسد دیده می شود، چندین واژه ٔ این شعر در نقطه ٔ مقابل با طفره رفتن است، چشمان شما هرگز به آن اندازه باز نخواهد شد که بتوانید خورشید ظالم را ببینید

ببر، ای ببر! که در جنگلهای شب تابناک میدرخشی کدامین دست یا چشم نامیرا\*

تو را باابهت سهمناکت آفرید؟ در کدامین دریاها یا آسمانهای دوردست آتش چشمان تو شعلهور بود؟ با کدامین بالوپر یارای بلندپروازی داشت؟ و کدامین دست یارای برگرفتن آتش را داراست؟

در نگاه بلیک نوعی عزم راسخ و ترس وجود دارد، رخنه در قلمروی انسان عمیق تر از آن است که تنها مرتبط با قلمروی شر باشد

> قساوت، مهری بر قلب انسان حسادت، نقابی بر چهره انسان کشتار انسان، چهره ٔ دین و راز پوشیدن جامه ٔ انسانی جامه ٔ انسان دیگر از جنس آهن نیست بلکه از جنس آتش است چهره ٔ انسان، کوره ٔ آتش است و قلب انسان، معبری تنگ و سیاه است

# بلیک و انقلاب فرانسه

افراط بلیک نمی تواند رموز وی را آشکار کند، ما با موضوعی غیرقابل حل و متناقض درمانده ایم، بلیک حامی آزادی بود؛ اما آزادی شر نفی آزادی است، ما نمی توانیم این تناقض را حل کنیم پس بلیک چگونه می تواند آن را حل کند؟ عصیان او انقلاب مردمی نامیده شد که در آن انقلاب، افکار تاریک و حیوانی رخت بر بستند که آن افکار تاریک با افراط دینی مواجه هستند، در ضرب المثل های جهنمی می خوانیم که خشم شیر حکمت خداست، تعابیر دیگری مانند خروش شیرها، زوزه ٔ گرگها، امواج طوفانی دریا، شمشیر برنده عدالت بخشهایی از ابدیتی هستند که در مقابل چشمان ما قرار دارند.

غرش شیرها ما را با احساسی غیرممکن بیدار می کند، هیچچیزی نمی تواند آن حس مقبول را به ذهن انسان تزریق کند، همه ٔ ما تنها می توانیم از خواب بیدار شویم بی آنکه امیدوار به خوابی دوباره باشیم، نه تنها سردر گمی اراده و حماسه اهمیتی ندارد؛ بلکه همواره در تلاش هستیم تا از آنها دوری بجوییم، به همین دلیل از بیداری و آگاهی ناشی از بینظمی دوری می جوییم تا به خوابی که تفسیری منطقی دارد دچار باشیم،

آنچه که برای بلیک اهمیت داشت ازبینبردن موانع برای رسیدن به امر ممکن بود، آنچه که برایش اهمیت داشت همان چیزی است که در مقابل چشمان ما قرار دارد، خداوند چه معنایی دارد اگر قرار باشد در جهانی زیست کنیم که بیداری در آن غیرممکن باشد؟

شاید صحبت از شیر، گرگ یا ببر بی معنی به نظر برسد چرا که همه آنها جانورهایی وحشی هستند؛ اما آنچه که اهمیت دارد این است که بلیک ابدیت و آنچه که ما را بیدار از این خواب کهنه خواهد کرد را در این جانوران دید. هر تفسیری که به سادگی گفته نشود بی فایده و غیرممکن تلقی می شود و ما را از حقیقت دور می کند، در همان لحظه ای که می توانید به حقیقت نزدیک شوید و در میان شعله های نور با موانع روبرو شده اید، قصدتان این است که با برداشتن موانع به نور و روشنایی دست یابید.

شعرهای منتشر شده از بلیک در سال ۱۷۹۴ مانند ببر واکنشی صریح به کشتار است، وی زمانی که در سفر اروپا به سر میبرد آن را نوشت، تصاویری از سرهای چرخان دران هویداست، مأموریت الهی، ایجاد رعب و وحشت و ظهور انقلابی در زیر سایه ٔ انفجار و شعلههای آتش بود،

هیچچیزی قدرت به تصویر کشیدن مرگ انسان را ندارد و تنها یکزبان غیر شاعرانه می تواند اُن را بیان کند، شاید بحث پیش و پا افتادهای به نظر برسد و اینکه شعر باید از بیان این موضوع بگریزد چرا که عصبانیت و افسردگی تاوان تحمل این دوران است و حتی دیدگاه شاعرانه نمیتواند از عمق این درد بکاهد؛ اما بلیک توانست ایده ٔ انقلابی را با عشق، نفرت، آزادی و حقوق انسانی پیوند بزند، او هر گز به دنبال خصایصی نظیر عقل گرایی اقتدار نرفت؛ بلکه وی به دنبال گفتن از نبود عشق بود؛ چون عشق می توانست او را به نتیجه ٔ منطقی برساند، هر چند که این امر به بینظمی شاعرانه منجر میشد، اگر ان انقلاب بر مبنای عقلانیت عمل می کرد از بینظمی خویش دور میشد، اسیر میان گناهان تحریکاًمیز و مخالفخوانی، چهره ٔ بلیک محسوب میشد، در زمان تحولات تاریخی این قبیل تحرکات و بینظمیها بسیار به چشم می آید و بهمانند سوسوی نوری میماند که تنها با یک حرکت تاریخی همراهی می کند؛ اما دارای تناقضاتی با اصل مطلب هستند، شاید برای لحظاتی کوتاه احساس سازگاری با ان انقلاب را داشته باشند؛ اما این بدین معنا نیست که در همه ٔ زمانها همراه و موافقان انقلاب بوده باشند چرا که اتفاقاتی که در بطن هر انقلابی رخ میدهد جهان را تغییر میدهد، آیا این بدین منزله است که ما باید آنچه را که گفتهایم بی اهمیت جلوه دهیم؟ اگر مبنای بحث ما بلیک است او مردی است که تمام محدودیتها را پس می زند بهمانند انسانی که در ثانیه به ثانیه زندگیاش به دنبال کشف آزادی است که بالاتر از هر نگون بختی است، حقیقت شر که نفي تسليمشدن است حقيقت بليك است، وي انسان صادقي است كه مانند يكي از ما در ميخانهها آواز ميخواند و با بچهها میخندد، او هر گز پدری غمگین به نظر نمی رسد اگر چه در طول زندگی اش انسانی اخلاق گرا و منطقی بود که از اندک داشتههایش محافظت می کرد، وی ماحصل جنون منطق بدون اتکا به گزاره شر است. محکوم کردن اخلاق گرایی به علت رد انرژی نهفته در شر است، شکی نیست که بشریت مجبور به گذار از این مرحله

بود چرا که اگر این مرحله را طی نمی کرد چگونه می توانست زنده بماند؟ اگر شر را محکوم نمی کرد چگونه

می توانست به احساس کنونی اش دست یابد؟ لزوم وقف دادن بشر با شرایط موجود به آن علت است که خود را بی گناه جلوه دهد، بی تفاوتی حیرتبرانگیز ویلیام بلیک و کودک بودنش به علت مواجهه و او با غیرممکنهاست، درد و رنج او به جای خود باقی است و تمام نواقص و ویژگیهای بازگشت وی به معصومیت از دست رفته اش هویداست، حتی بیان متناقض او از مسیحیت می تواند نشان دهندهٔ ان باشد که او در تمام دوران بر حول محور افراط می چرخیده است، همه چیز درون او نشان دهندهٔ دوران کاری سخت وی در کارخانه و گراورسازی است، وی نمی توانست به چهره و سردی که نظم موجود بر او حاکم کرده بود، پاسخی بگوید، این انسان متفکر، خردش با نوعی حماقت درهم آمیخته شده بود و هرگز شهامت نداشت که خود را با آزادی مواجه کند و با آزمون وخطا به درک مفهوم آزادی برسد، او تسلیم می شود و شکست می خورد، شر را رد می کندو به خود آگاهی کاری دل می بندد، نوشتههای او برسد، او تسلیم می شود و شکست می خورد، شر را رد می کندو به خود آگاهی کاری دل می بندد، نوشتههای او تلاطمی از شادی و آزادی از دست رفته است، او هرگز به ثروت اندوزی روی نیاورد، وحشت اسطورههای اشعار او، پیام آور آزادی برایمان هستند که همان رویکرد والای جهان است که آن را شر می نامیم و نشانی از یاس و افسردگی را با خود به همراه ندارد، بلیک تصویری مؤمنانه از آزادی پیوند خورده با شر در همه و دوران را به ما نشان می دهد و از زبان سوم شخص مفرد برای بیانش بهره می جوید.

# فصل هفتم: ژول میشله/رساله جادوگری

قربانی گری خیر، شر، ارزش و زندگی میشله

معدود آدمهایی نظیر میشله با صراحت تیغ تیزی بر چهره ٔ مسائل می کشند و به قمار در عرصه ٔ زندگی روی می آورند، وی به صداقت، عدالت و بازگشت به قوانین طبیعت باورداشت و بهزعم او این نمونه بارزی از ایمان والا محسوب می شده است، اگر چه او هرگز محدودیتهای عقلانی را درک نکرد (من در باب پارادوکس سخن می گویم) و در نقطه ٔ مقابل کسانی قرار می گرفت که باورمند به میل و شور بودند، من نمی دانم که او چگونه روی به نوشتن رسالهای به مانند جادو گری آورد؛ اما قطعاً برایش دلیلی داشته است. این کتاب تاکنون بدون ویراستاری باقی مانده است، وی در رساله ٔ جادو گری به مبحث شر از وجهه ٔ انسانی می نگرد.

باتوجهبه عقاید و مسیری که طی کرد تصور می کنم که او گمراه شد، به عبارتی دیگر او از سر کنجکاوی به سمت حقیقتی که مدنظر ماست حرکت کرد و بهسوی شر گام برداشت، البته آن شری که با سوءاستفاده از قدرت دست به هر کاری بزند مغایر با اهداف ما هستند؛ چون شری که در آن افراد ضعیف تاوان دهند با مواضع ما مغایرت دارند؛ اما شری که دارای میل به آزادی است هدف ماست، میشله با انحراف خیر مواجه شد و سعی کرد آن را توجیه کند؛ اما این ساحره به سمت شرارت گام برداشت و در میان شعلههای وحشت جان سپرد، برعکس کردن ارزشهای تئولوژیک امری طبیعی بود؛ اما آیا می توانست آن بعد شیطانی جلاد را نمایش دهد؟

ساحره تجسم رنج انسانی و نمایانگر آزار و اذیت انسانها به دست قدرتمندان بود، این دیدگاه بی شک درست بود و او را در معرض ریسک بزرگی قرار می داد چرا که قصد وی نمایش آن بعدی از تاریخ بود که دیگران نمی خواهند به معرض نمایش گذارده شود، میشله مجذوب و مبهوت خلسه شر شده بود.

قلمرو شر مستقل از سود و منفعت است و تنها بر مبنای عمل شر است؛ اما اگر بخواهیم قلمروی شر را منوط به منفعت طلبی کنیم تنها عده و معدودی هستند که می توانند این منافع را بر آورده سازند، جاذبه شر از مراسم صبح یکشنبه کلیسا نشئت می گیرد، دشواری تعریف مسئله اخلاق به علت عمق این مسئله است. رساله جادو گری به خوبی بیانگر جامعه مسیحی است.

قرار نیست که رساله جادوگری نیازهای علمی من را برآورده سازد بلکه می توانم بگویم این رساله شاهکاری است که به من این فرصت را می دهد تا بی طرف بودن شر را دریابم.

# قربانی گری

واقعیت این است که تقابل میان قربانی و شرارت ریشهای تاریخی دارد، این همان رویکرد پارادوکسیکالی است که ما در جهان مسیحیت که میخواهد خود را نورانی جلوه دهد رویت می کنیم؛ اما آنچه که در تمام دوران مشاهده می کنیم قریحه اجتماعی است که ما را به سمت جایگاه والای قربانی در مذهب سوق می دهد و مشخصاً در نقطه

مقابل قریحه اجتماعی قرار می گیرد تا ما را به جنبه تحسین برانگیز قربانی گری نزدیک کند که در ارتباط با سحر و جادو است.

آنچه که به دنبال آن هستیم باتوجهبه مثال حشره روشن می شود، حشرهای را تصور کنید که مدام در جستجوی نوری برای نزدیک شدن به آن می میرد، انسان همیشه به دنبال آن است تا به دنبال ابتذال حرکت کند تمام تلاش ما این است که بتوانیم اثر، علایم و نشانههای مرگ را بازگو نماییم و سپس از تأثیرات آنها سخن بگوییم

تلاش ما برای اعتلای خودمان یکی از صدها سیمپتومی ست که ما را به سوی پادزهرهای مرگ رهنمون میسازد, انزجار از ثروتمندان در طبقه پرولتاریا همان چیزیست که سبب می شود خرده بورژوازی به این فکر بیفتند که پرولتاریا را دچار فروپاشی کنند و این امر به این واقعیت بستگی دارد که پرولتاریا مرگ را در جلوی چشمانش ببیند و این همان مسیر ویرانگریست که منجر به مرگ می شود, ابژه انزجار از مرگ هم تاثیر گذارتر است.

بخشی از این اندوه مرتبط با جنبههای اخلاقی است که وابسته به عکس العملهای ماست، بی شک ادعایمان محافظه کارانه است، احساس مثبت واژگان فاخر ما را به سمت نگرش منفی سوق خواهد داد، احساسات مثبت بی شک توخالی است؛ اما باعظمت جلوه داده می شوند، تمام آنچه که ما می توانیم پیشنهاد کنیم خیر، سود و صلح برای همگان است، اهداف مشروع تنها جنبهای منفی دارند و ما را به سمت طردشدن و مرگ هدایت می کنند.

اهداف کلی زندگی همیشه با کم کردن میل ما را به زنده ماندن تشویق می کنند، این امر در باب میشله و تمام مردان باهوش صدق می کند، این نگرشها اصولاً قابل تغییر نیستند و می بایست باقی بمانند، بااین حال تنها می توانیم برسر یک موضوع توافق کنیم حتی اگر رویکردمان را تنها به ابژه مردان محدود کنیم باز هم می دانیم که زندگی نخواهد گذاشت که ما از سایه مرگ فرار کنیم، زندگی اجازه خواهد داد تا انسانها رشد کنند و به سر حد مرگ برسند و این موضوع مستقیماً انسانهایی که انگیزه و فراوانی برای زیستن دارند را تحت الشعاع قرار می دهد، در شرایط عادی سایههای مرگ برایمان دوباره زاده خواهد شد پس باید مجدداً سایههایمان را احیا کنیم (اشاره ام به مرگ نیست) و به همین دلیل است که به هنر پناه می بریم، می بایست دوباره اضطراب درونی مان را تحریک کنیم، هنرها و یا حداقل برخی از شاخههای هنری این بی نظمی ها را در درونمان بر می انگیزانند، به واقع زخمهای زندگی سعی دارند تا از فعالیت و تلاشهای ما جلوگیری کنند که کمدی این نظریه را تأیید می کند.

هر چند عناصری را که میخواهیم از زندگیمان دور بیندازیم بهخودیخود رقبای قدری بهحساب نمیآیند؛ اما هنر چیزهایی را به ما بازمیگرداند که نشانههایی از مرگ را همراه خود دارند، اگر میخندیم یا گریه میکنیم به این دلیل است که بهعنوان قربانیان و راز داران در این بازی گرفتار ماندهایم، مرگ برای ما لحظهای سبکبالانه به نظر میرسد، این بدین معنا نیست که وحشتش در نزد ما رنگباخته است، به بیانی ساده می توان گفت که ما از بالا به مرگ می نگریم و بی شک انگیزه ٔ حیاتی و یا عواقب عملی مرگ را نمیبینیم و اگر هم ببینیم مرگ یارای جلب رضایت انگیزههای مارا ندارد و نوعی حس انزجار را در ما پدید میآورد، ازاین جهت است که میگوییم وجود کار ضروری است، خنده به ما میآموزد که عاقلانه از چنگال مرگ فرار کنیم چرا که ما تنها به دنبال حذف زندگی هستیم و زمانی که با ادیان مواجه می شویم، خرد به ما گوشزد می کند که از آن اجتناب کنیم، باوجوداینکه با آن

زندگی می کنیم، حماقت خنده ٔ ظاهری است که در مواجهه ٔ با مرگ خواهد سوخت، از نمادهای پوچی مرگ ان است که اگاهی بیشتری از وجودمان را به ما خواهد داد همان طور که خشونت به ما خواهد گفت که چه چیزی را باید کنار بگذاریم و برای مدتی ما را از بن بست نجات می دهد، زندگی توسط کسانی تعریف شده که تنها دغدغه ٔ آنها حفظ زندگی است، من میخواهم فراتر از هدف خویش در باب مشکل شر عقلایی سخن بگویم و این گونه تشریح کنم که ما موجوداتی فانی هستیم و بی شک محدودیتهای زندگی برایمان لازم است؛ اما زندگی نمی تواند این محدودیتها را تحمل کند چرا که با فراتر رفتن از این محدودیتها وی نیاز دارد تا ماهیت وجودی خویش را تأیید کند، ما باید اعتراف کنیم که تنها موجوداتی هستیم که میدانیم در این جهان محدود خواهیم بودو بر خلاف سایر خصوصیات وجودیاش دارای بی ثباتی است، میخواهم بگویم همه ٔ آن چیزی که در پی یادآوری آن هستم، هنرهای ماندگار است ناراحتی و بهبود رنجهای ما ارثیه ٔ وارثان دین است، تراژدی و کمدیهای ما ادامه ٔ اَداب قربانی گری از گذشته تا به کنون است، تقریباً از گذشته مردم به مراسم مذهبی و به کشتار حیوانات بیشترین اهمیت را میدادند، درحالی که قرار بود این اقدامات تنها برای عدهای ارزشمند محسوب شود و طبیعتاً آن کس که این اقدامات تخریبگرانه را انجام می داد مجرم شناخته می شد؛ اما جامعه بنا به آنچه که مذهب می خواست موظف به انجامدادن ان بود، قربانی گری برای اهداف زیادی انجام میشود که ما باید به دنبال آنها باشیم چرا که خود منشأ اعمال بيشمار ديگري است، باهوش ترين افراد تشخيص ميدهند كه قرباني گري بر پايه ُ منافع طبقه ُ خاصي از اجتماع است که هرگز هیچ دلیلی را برای آنکه چرا خونی ریخته می شود ارائه ندادند، اما اگر مجبور باشیم بایستی به این ابژه نزدیک شویم اگر تعریفمان از طبیعت، زندگی با همه ٔ موجودات است؛ بنابراین آسیبرساندن و یا آسیب جزئی رساندن با تعریفمان مغایرت دارد، قربانی گری دیگر نباید همان امر بدوی باقی بماند، نوع رفتاری که تاکنون وجود داشته بر مینای عرف بوده است درحالی که عرف باید با برخی ضروریات اساسی و درعین حال روشن همراه باشد ضروریاتی که بیشتر مردم با آن موافق هستند و تعداد کمی از مردم تنها به دنبال یک ترفند برای به حداقل رساندن این قبیل آسیبها هستند، اگر ملتی شجاعت داشته باشد سعی می کند این قبیل خطرات را از خویش دور کند، قربانی کردن انسان یکی از جنبههای تاریخی آزتکها بود، در این رویداد هزاران قربانی جان باختند آنها نه تنها اسیر بودند؛ بلکه عدهای از آنها که در جنگ از خود شجاعت نشان داده بودند به شیوه یهلوانی قربانی کردند و در بعضی از اعیاد خاصشان مکزیکیها فرزندانشان را قربانی می کردند! این یک عقیده ٔ احمقانه است که وحشتناک و درنده است، اگر زندگی بشر دارای غریزهای خشونتبار نبود می توانستیم به واسطهٔ هنر از ان چشمپوشی کنیم بی شک غریزه دارای پیوندی اجتماعی است، اما انسانها به همگرایی با یکدیگر نرسیدهاند؛ چراکه این انسانها هستند که تشکیل دهندهٔ جوامع هستند؛ مانند قطعات مختلف فلز که وقتی میخواهیم ان را ذوب کنیم و محصول جدید را بسازیم، همجوشی رخ میدهد (منظور ما در باره انسان، خنده و اشک است که یکی نمونه رنجآور و دیگری شکلی متعالى از رنج است).

### خیر، شر، ارزش و زندگی میشله

بشریت در تعقیب دو هدف است، اول هدفی منفی که حفظ زندگی است (برای اجتناب از مرگ) دوم، هدفی مثبت که افزایش میل به زندگی است، این دو هدف با یکدیگر متناقض نیستند؛ اما افزایش میل هم هیچگاه بیخطر نبوده است؛ اما است و این افزایش میل در بدنه ٔ اجتماع که میل به حفظ زندگی و کارکردن دارند بیچون وچرا در اولویت است؛ اما سعی عقلانیت در بهدست اوردن این میل می تواند نوعی تلاش بیهوده و از سویی به تمایل آنها برای زنده ماندن تعبیر

شود، تنوع غرایز بر مبنای بیشتر یا کمتر بودن آزادی شکل می گیرد و نقطه ٔ مقابل آن زندهماندن است که ما می توانیم آن را در زهد دینی و جادو هم رویت نماییم، بنابراین در اینجا بازنگری در باب خیر و شر و غریزه می تواند به عنوان یک ارزش تلقی شود (ارزش مثبت) زندهماندن همان خیر است (که هدف کلیان فضیلت است) مفهوم غریزه نمی تواند به لذت تقلیل پیدا کند، چرا که غریزه ما را به قلمروی سبکبالی و سپس به سوی محدودیتهای اگاهی رهنمون می سازد، بنابراین آنچه که من ارزش می نامم مرز میان خیر و لذت است، گاهی ارزشها مصادف با خیر هستند و گاهی نیستند و گاهی هم زمان با شر رخ می دهند, ارزش فراتر از خیر و شر است؛ اما در دو فرم متفاوت با یکدیگر که یکی با جنبههای خیر و دیگری با جنبههای شر سروکار دارد.

میل به خیر محدود به غریزه است و غریزه مارا وادار می کند که در جستجوی ارزش باشیم، ما نمی توانیم این گونه نتیجه گیری کنیم که ارزش حقیقی در جنبه هایی از شر نهفته شده است، اصل ارزش می خواهد که ما تا جایی که ممکن است پیشروی نماییم، بر این مبنا ارتباط با مقوله خیر در دور ترین نقطه ممکن است و از بدنه ٔ اجتماع که جامعه را تشکیل می دهد نمی تواند بیشتر پیشروی کند در حالی که ارتباط با مقوله ٔ شر هم در دور ترین نقطه ممکن است که اقلیتها می توانند به آن دسترسی پیدا کنند چرا که کسی نمی تواند به دور ترها برود؛ اما مورد سومی هم وجود دارد، عده ای از اقلیتها در جایگاهی از تاریخ و بالاتر از حقیقت، شورش، انقلاب و تعهد اجتماعی قرار داشتند که احتمالات در باب این مورد آخر کمی سیال است، در اینجا باید اشاره کنم که میشله هرگز مشکلی را حل نکرد، جاذبه ٔ او به علت ارتباطادادن میل به عصیان بوده است، جاذبه ٔ او در باب هشدار درباره ٔ آینده و بقا بود و بدین ترتیب او محدودیتهای شدیدی را متحمل شد، بگذارید بدون تحقیر دربارهاش سخن بگویم، من واقعاً دوست دارم که حس قدرت را درباره زندگی میشله به شما منتقل کنم؛ اما زندگی وی بر مبنای دوقطبی گرایی بود، او بهروشنی موجود در دفتر خاطراتش است، او می گفت همان طور که مشغول نوشتن بود ناگهان متوجه شد که هیچ چیزی بر او تأثیرگذار نبوده است پس از آن خانهاش را ترک کرد و به جایی رفت که بوی تعفن می داد، در آنجا نفسی عمیق می کشد و ناگاه حسی تهوع آور به او دست می دهد، پس تصمیم گرفت به خانهاش باز گردد و کارش را ادامه دهد، می چهره اش را به یاد نمی آورم؛ اما او مردی نجیب و لاغر بود.

# فصل هشتم: ژان ژنه/بانوی گلهای ما

ژنه و مطالعه ٔ سارتر سرسپردگی کامل به شر حاکمیت (شهریاری) و تقدس شر عطفی به خیانت و شرارت تنگنای عصیان مطلق ارتباطات ناممکن مصرف گرایی غیرتولیدی و جامعه ٔ فئودالی آزادی و شر ارتباطات صحیح، نفوذناپذیری و حاکمیت خیانت به حاکمیت (شهریاری)

# ژنه و مطالعه ٔ سارتر

از همان آغاز جوانی که خانوادهای روستایی سرپرستی او را پذیرفته بودند با خرده دزدیهایش غرایز شیطانیاش را عیان نمود، بارها او را دستگیر کردند؛ اما وی دوباره به دزدی روی آورد و همچنان به فرار خویش حتی از مستعمره ٔ تأدیبی ادامه داد و خود را بسان یک روسپی عرضه کرد, در فقر و فلاکت و دزدی زیست کرد, با هر کسی لواط کرد و به دوستانش خیانت می کرد؛ اما هیچ چیز نمی توانست مانعی برای وی باشد چرا که ژنه شرارت را برگزیده بود و تا

جایی که امکان داشت در این راه پیشروی کرد, در برههای نیز دریافت که بدترین جنایت انجام اعمال شرارت بار نیست پس توبه نامهای در زندان نوشت, وی طبق قانون ممنوع شده بود؛ اما او توانست از آلودگی, فلاکت و زندان رهایی یابد, کتابهایش چاپ و خوانده شدند, نمایشنامههایش با کمک تهیه کنندهای به روی صحنه رفتند هر چند که مضمون یکی از نمایشنامههایش تحریک به کشتار و آدمکشی بود, رئیس جمهور کشورش طی نامهای که به او رسیده بود بابت جنایات اخیر ژنه و دوران محاکمهاش به وی تخفیف داد و حکمش را تعلیق کرد, او در یکی از کتابهایش اشاراتی به یکی از آخرین جنایاتش داشت, وی در مقدمه یکی از کتابهایش مینویسد یکی از قربانیان رو به وی گفته بود: آقای ژنه ۲۰ از آشنایی با شما خوشبختم لطفاً به تخطی خویش از قانون ادامه دهید. سارتر ادامه میدهد که شاید شما چنین رخدادی را بعید بدانید؛ اما این همان چیزی است که برای ژنه اتفاق افتاد, هیچ چیزی به اندازه شخصیت و آثار مؤلف (روزنگاریهای یک دزد) ما را شگفت زده نمی کند, سارتر کتابی طولانی در این باب نوشته که مورد توجه قرار گرفته است و در آن تمام عناصر از جمله هوش و حجم آثار نویسنده می تواند به یگانه شدن وی کمک شایانی نماید.

نوبودن موضوعات مطرح شده و پرخاشگری که نبض آن در هر صفحه از آثارش می تپد در کنار حفظ مؤلفههای کیفی آثار, ژنه را برجسته ساخته است. وی به خوبی احساس سردرگمی و تجربه فاجعه در جهانی متقلب را به تصویر می کشد که به راستی همان وضعیت انسان است, انسانی که بر علیه رخدادهای بیرون از خویش می شورد و به تکذیب آن می پردازد.

سارتر به رجحان فکری خویش باور دارد آن هم در زمانهای که نقد و تجزیه و تحلیل ارزش چندانی در نزد ما نداردر وی با نگارش ژنه مقدس کتابی را نوشت که بیانگر وی است.

عیوب وی هیچگاه پنهان نبوده و هرگز قصد تغییر عقاید خویش را نداشته است, وی سعی کرده تا هر چند که زندگی را از دریچهای پنهان نگریسته و نور جاری در زندگی را به شکلی پنهانی لمس کرده؛ اما از همان دریچه سوسوی نور شادی بخش زندگی را به ما نشان داده است, تصمیم وی برای به تصویر کشیدن و تشریح رعب و وحشت جاری در زندگی از همین زاویه است و تکرار اَن ما را از نگرش مقهور در زندگی دور میسازد.

اما من بر این باور هستم که رنجهای زندگی موانعی برای دستیابی به شادی اصیلی هستند که در زندگی انتظارش را می کشیم هر چند که اصالت در نقطه ٔ مقابل بیداری و آگاهی قرار گرفته است, از این منظر گاه تعجب می کنم و می خندم و خود را مصون از تلخیهایی که مانع از آرامش ذهن هستند می دانم, آنچه که من در ژنه مقدس رویت می کنم بیشتر از میل به پوچی و نفی ارزشهایی است که به حد اعلای خویش رسیده است و همراه با ابراز انزجار است حتی توصیف وی از لذت با نوعی تشویش همراه است؛ اما برای یک فیلسوف چه اتفاقی رخ داده است که چنین کاری را انجام می دهد؟ احساس می کنم این تا حدودی درست است که ما می بایست از ممکنها روی برگردانیم و غیرممکنها را بی لذت تجربه کنیم, من این مطالعه ٔ پایان ناپذیر (اشاره به کتاب ژنه مقدس اثر سارتر) را نه تنها اثری والا و فاخر بلکه شاهکاری بی بدیل از سارتر می دانم که تاکنون نظیر آن را ننوشته بود, اثری که از معمول بودن افکار دوری می جوید. سارتر به نحوی سخن می گوید که گویی ما حق اشتباه داریم, ژنه به ما می گوید که کلیه ٔ شناختنامه ها با پیشگفتار انتقادی نظیر متون پاسکال ۲۶ و ولتر ۲۰ در زمره آثار بزرگ فرانسوی قرار دارند

\_

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> Jean Genet

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Blaise Pascal

قصد سارتر از تمجید نویسندهای نامانوس و با استعداد قطعاً تمجید از نمونهای والا نیست هر چند که ژنه مجنون و شورمند است؛ اما از آنچه که ادبیات به او تفویض کرده بی بهره است, شخصیت ژنه جدای از بعد نویسندهای شایسته و قابل توجه است هر چند که من اصراری به این توجه ندارم, این غیر قابل توجیه و بی انصافی است که بخواهیم مطالعات گسترده و سارتر در باب ژنه را تنها به حد یک مقدمه تقلیل دهیم چرا که اگر این اثر هیچ هدفی را محقق نکرده باشد؛ اما در زمره و آثار پژوهشی میباشد که یک فیلسوف در باره و شر به انجام رسانده است.

### سرسیردگی کامل به شر

این پژوهشها تنها متکی به رویکرد و تجربیات ژنه نیست, راهی که ژنه انتخاب کرد کشف شر به مثابه خیر بوده است, بیهوده بودن چنین رویکردی واضح است, سارتر میداند که ما تا جایی در جستجوی شر خواهیم بود که دور از آن چه که خیر میدانیم باشد و این جستجو محکوم به شکست و استهزا است هر چند که این رویه ٔ غیرجذاب را دنبال میکنیم.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Voltaire

آغاز با مرد شورشی ست که از جامعه رانده شده است و مادر وی هم تنها تا یک سالگی از او مراقبت کرد و سپس سرپرستی وی را به دیگری واگذار کرد, ژان ژنه علی رغم هوش وافرش اما بنا به نوع زیست خویش هیچ همسویی با جامعه ٔ اخلاقی نداشت, او دزدی کرد و پس از آنکه روانه ٔ مستعمره تأدیبی شد حکمش صادر شد؛ اما اگر رهاورد مجازات برای طرد شدگان یک جامعه از نو ساخته شدن و نظم نباشد؛ بنابراین آنها دیگر نخواهند توانست که ارزشها, فرهنگها و رسوم موجود در جامعه را درک کنند و تنها با پوشیدن جامه ٔ رسوایی و بدنامی از آن به عنوان افتخار یاد می کنند, شاعر سیاه پوستی اینگونه سرائیده بود:

آری من سیاه پوست کثیفی هستم و سیاه پوست بودن خویش را بر سفیدی تو ارجح میدانم

نخستین واکنش سارتر به چنین وضعیتی اتکا به بعد اخلاقی شورش است؛ اما این کرامت در نقطه ٔ مقابل با کرامت مرسوم است که مدنظر ما برای پرسشگری قرار دارد, کرامت ژنه تحت حاکمیت شر قرار داشت؛ بنابراین او هر گز نمی توانست حتی با توجه به روحیه تخطی گرانه ای که از سارتر سراغ داریم جامعه را خوار و ذلیل توصیف کند چرا که جامعه ٔ ما منفور نیست و برای او هم جامعه بسان خودش منفور نبوده است.

او نفرت را عاملی متغیر میپندارد که ماحصل کسانی است که همواره با ترویج باورهای مثبت آن را به حد اعلای دورویی و فساد رساندهاند بی آنکه صداقتی را به خرج دهند, ژنه نفرت را در خدمت رنج میخواهد, او نفرت را برای خویش میخواهد و آن را ورای مادیات میبیند و آن را بسان سماع عارفان میپندارد که آنها ر ا به وجد میرساند و خویش را در خدا مییابند.

# حاکمیت (شهریاری) و تقدس شر

امکان غیرمنتظره بودن و نفوذ پذیری در ارتباط وجود دارد, سارتر پس از نقل عبارتی از ژان ژنه میگوید: آیا اینها ضجههای یک صوفی در لحظات برون شدن روح از بدن نیستند؟" این رخداد با سودای ژنه نسبت به امر "تقدس"تفاوت دارد — سارتر زمانی که در باب وی سخن میگوید تمایل به رسوایی را با تمایل به قداست درهم میآمیزد —نامگذاری سارتر، آنهم بدین شکل چهرهای از ژنه پرهیزگار را ارائه میدهد. به واقع، پایبندی به بالاترین

حد شر با پایبندی به بالاترین حد خیر مرتبط است و به واسطه ٔ رغبتی که هریک نسبت به دیگری دارند این ارتباط برقرار است. درباره ٔ این رغبت و قاطعیت نمی توانیم اشتباه کنیم: جایگاه رفیع یا قداست ژان ژنه، هرگز هیچ مفهوم دیگری نداشت: تحقیر، تنها مسیر به سمت آنها است.

پرهیزگاری، قداست دلقکی است که بر صفحهای سپید نقاشی شده است بسان زنی که با هدف استهزاء و تمسخر شاد است. ژنه خویش را با کلاه گیسی بر سر و مرواریدهای تقلبی مزین کرده بود زمانی که کلاه گیسش میافتد و مرواریدها از وی جدا می شوند، او قالب دندان مصنوعی را از دهانش خارج می کند و ادعا می کند: "بسیار خوب، خانهها! در هر حال من باید ملکه باشم! "حقیقت این است که تمایل به قداستی رعب آور مرتبط با تمایلات فردی به اتخاذ تصمیمی برتر وجود دارد. این تمایلات آزاردهنده نسبت به شر به واسطه ٔ قداست عیان می گردد, خصیصههایی نظیر پریشانی, ریاضت و بیاندیشگی در رعب به چشم می خورد که ژنه تلاش کرده است تا آن را توضیح دهد: "کولافروی و کشیش با تمایلات خویش همیشه مجبور به دوست داشتن چیزی بودند که از آن هراس داشتند و این امر تا حدی بیانگر قداست آنها است گویی که در حال ترکدنیا هستند."لمس و باور گرایش به حاکمیت (شهریاری), حاکم بودن و دوست داشتن آن کس که حاکم است ژنه را مسحور می کند.

گرایش به حاکمیت (شهریاری) و تسلط, جنبههای متفاوت و فریبندهای دارد. سارتر جنبه ٔ ملوکانهای از آن را نشان میدهد که در نهایتِ تضاد با ژنه قرار دارد، مبنی بر اینکه شرمساری ژنه متضاد با شرمساری حقیقی است و شرمساری نیست. سارتر میگوید:

تجربه شر اندیشهای ملوکانه است که یکتایی و آگاهی (بصیرت) را آشکار می کند. من میخواهم هیولایی در طوفان باشم، تمام آنچه که مرتبط با انسان است برایم بیگانه است, من از تمام قوانین تعیین شده توسط بشر تخطی می کنم، هر ارزشی را زیر پایم لگدمال می کنم، هیچ چیز نمی تواند من را تعریف یا محدود کند: هنوز هستم و باید نفس سردی باشم که تمام هستی را نابود می کند.

آیا این امری پوچ بنظرمی رسد؟ بی شک! اما نمی تواند خویش را از خصایص کثیفی که ژنه به آن نسبت می دهد، جدا سازد: "من شانزده ساله بودم...بی گناهی در قلبم جایی نداشت، اعتقاد به ضعیف النفس بودن، نابکار بودن، طرار بودن و حکمرانی را تأیید می کنم...شگفتی را تجربه کرده بودم که خود گویای آن بود که من از پلیدی شکل گرفته بودم. پست و فرومایه شده بودم."

سارتر، این خصیصه ٔ ملوکانه را بعنوان خصیصه ٔ ذاتی ژان ژنه دیده بود. چنانکه می گوید، "او بارها زندان را با قصر قیاس می کند، به این دلیل که او خویش را پادشاهی متفکر (حزن آلود) و وحشتناک می داند که بسان بسیاری از پادشاهان عهد باستان به علت دیوارهایی که میان خویش و مردمان ایجاد کرده بودند و به علت منع مذهبی و دوسو گرایی قداست از مردمان خویش جدا افتاده بودند". تسامح با بی تفاوتی سارتر نسبت به مسئله ٔ حاکمیت (سلطه)، متناظر است. هنوز ژنه، که خویش را متعهد به انکار هر ارزشی می داند به همان اندازه هم خویش را مذعن به فریفتن ارزشهای مقدس، مطلق و الهی می داند. او امکان دارد که به معنای حقیقی کلمه صادق نباشد: وی هرگز صادق نیست، و هرگز نمی تواند صادق باشد. اما دغدغه ٔ ذهنی اش درباره ٔ سلطه (حاکمیت مطلق)؛ زمانی پدیدار می شود که او ماریای سیاهپوست را با جامه ای در "طلسم تیره بختی" پادشاهی توصیف می کند و و زمانی که می بیند که "گاری پرشکوهش به آرامی راه می افتد و صفوف جمعیت برای ادای احترام به وی کرنش می بیند که "گاری پرشکوهش به آرامی راه می افتد و صفوف جمعیت برای ادای احترام به وی کرنش می کنند"کنایه ای غیرقابل اجتناب را به کار می بندد — اما ژنه نمی تواند ما را از دیدن پیوستگی حزن آلود بین

مجازات و سلطه (قدرت) بازدارد: ژنه نمی تواند تنها در ارتکاب اعمال شرارت بار مستبد باشد: امکان شر بودن سلطه (قدرت) نیز وجود دارد؛ اما از این حیث سرقت و قتل و زندان و اعدام از اهمیت آنچنانی برخوردار نیستند چرا که بزرگی یک جرم به بزرگی قتل رخ داده ارتباط دارد. ژنه تلاش می کند تا این امر را به شیوهای اغراق اَلود و اختیاری جلوه دهد؛ اما اگر وی مدعی حضور در بند انفرادی شود "من بر پشت اسب زندگی می کنم و یا مدعی گردد که من بسان یک نجیبزاده ٔ اسیانیایی که وارد کلیسای سویل میشود، به زندگیهای مردم وارد میشوم"، اغراق وی بی اساس است. تلخی وی در زمانی که مرگ پدیدار می گردد، در زمانی که که مجرمی مرتکب عملی (قتل) شده است و در انتظار اجرای حکمش (اعدام) بسر میبرد عیان می گردد و به حاکمیت و قدرتش تمامیت میبخشد. وی همچنان فریباَمیز است؛ اما بدون شک فراتر از فریبندگی جهان انسانی است و اینکه"تأثیر تصورات ما اغلب حیرتانگیز و عذاباًور است. به لحاظ اجتماعی هار کامون (قدیس باشکوهی که در انتظار حکم اعدام است) در قیاس با لوئی چهاردهم تاثیرگذارتر و سترگتر است و این سخن بنیان مند است. زیبایی کلامی ای که وی اغلب از ما دریغ می کند با جاذبهای که در هارکامون ایجاد می کند، نقش دالایی لاما (رهبر روحانی مردم تبت) در یک سلول مخفی و مستور را دارد. زمانی که جملات بعدی را میخوانیم، نمیتوانیم حس ناراحتی ناشی از عملکرد قاتل را نادیده بگیریم: "او تاریکتر از پایتختی ست که پادشاهش به تازگی به قتل رسیده است". مانند وابستگی به تقدس، این علاقمندی بیش از حد به شکوهی ملوکانه، پس زمینه ٔ تکراری در اثر ژنه است. من باید مثالهای بیشتری را ارائه دهم. ژنه از یک زندانی در مترای (شهری در ایتالیا) مینویسد: "او واژهای را به زبان آورد که نگاه نسبت به خویش را تغییر داد؛ اما خویش را در شکوهی پوشالی به دام انداخت, او یک پادشاه بود"در جای دیگر او از فرزندان پسری سخن می گوید که تاج سلطنتی روی سرهایشان بسان یک هاله دیده می شود. او از مگنن لس پتیس –پیدز که دوستانش را میفروشد، مینویسد: "مردمی که وی از کنارشان عبور میکند ...با اینکه او را نمیشناسند ...اما برایش حس شهریاری را تداعی میکنند. شهریاری (حاکمیت) بدان معناست که وی در پایان روزش، زندگی را بسان یک حاکم سیری خواهد کرد." استیلیتانو (زندانی دیگری) به او گفته بود –زمانی که حشرهای روی یقهاش دیده شد –، "بسان جاری شدن زیبایی از وی بوده است,"او نیز یک پادشاه بود –، متایر (زندانی دیگری) در مترای، "به علت احساس شهریاری (حاکمیت) در درون خویش خود را سترگ و در مقام سلطنت متصور شده بود". متایر می گفت زمانی که هجده ساله بودم، زشت و پر از دملهای قرمز بودم، برای بیشتر تماشاگران ملاحظه کار به نظر میرسیدم؛ اما در نزد خویش از نسل پادشاهان فرانسه بودم. ژنه اضافه می کند:

هیچکس ایده ٔ تسلط و حاکمیت در کودکان را بررسی نکرده است. باید بگویم که کودکی وجود ندارد که با وجود تاریخ فرانسه خویش را در قامت یک پرنس خونین تصور نکرده باشد. افسانه ٔ فرار لوئی هفدهم از زندان، حربهای برای رؤیابافی بیشتر است. متایر باید آنها را تجربه کرده باشد. با این حال، وی ارتباط چندانی با خانوادههای سلطنتی مجرمان نداشت و شاید او به اشتباه به داشتن طرحی برای فرار، متهم شده بود.

#### ژنه می گوید:

درست یا نادرست، اتهامی از این نوع وحشتناک بود. یک نفر به شکلی ظالمانهای و بر مبنای شک تنبیه شد. این پرنس از خانواده ٔ سلطنتی، اعدام شد. سی پسر که با او از زنان متحد با اجدادش خشن تر بودند، فریادکنان او را احاطه کردند. در میان یک وقفه او گله می کرد: "آن ها این کار را با مسیح کردند". او زاری نکرد؛ اما با عظمت به

تخت تکیه زد, احتمالاً" شنیده بود که خدا می گوید: " تو پادشاه خواهی بود، اما تاج روی سرت از آهن گداخته خواهد بود. من *او را دیدم.* من او را دوست داشتم". اشتیاق ژنه تحت تاثیر و حقیقی ست، راستی و دروغ را ادغام می کند، این شکوه کمدی (یا تراژدی) با شکوه حاکمیت

الهی پوشالی بوده است. حتی نیروی پلیس و والایی شهریاری در عرفان مستتر ژنه, مغروق در فساد شده است.

# عطفی به خیانت و شرارت

کلید این خصایص کهنه در بخش تحریفشده ٔ The Thief's Journal که در آن نویسنده از ماجرای عشقی خود با یک بازرس پلیس سخن می گوید به چشم می خورد. او می نویسد: "روزی"وی از من درخواست کرد تا تعدادی از دوستانم را ببیند. زمانی که با خواسته ٔ وی موافقت کردم، می دانستم که عشقم نسبت به او را عمیق تر نشان خواهم داد، اما به شما ارتباطی ندارد که بیش از این بدانید". سارتر قصد داشت تا هر گونه شکی را در باب این نکته

از بین ببرد: ژنه، خیانت را دوست دارد و خود را در والاترین و پستترین وجه آن میبیند, سخنان میان ژنه و برناردینی (معشوقش) این مسئله را به خوبی نشان میدهد. او مینویسد:

برنارد از زندگی من آگاه بود و هرگز مرا سرزنش نکرد. با این حال او یکبار تلاش کرد تا نقاب پلیس به چهره داشتن را امتحان کند و درباب اخلاقیات سخن گفت. از دیدگاه زیبایی شناختی نمی توانستم به سخنش گوش بسیارم (و سخن او را بیذیرم). تمایلات اخلاق گرایان در تضاد با آن چیزی بود که آنها اعتقاد بیمارگونهام نامیده بودند, اگر آنها بتوانند اثبات کنند که شر انسانی بد و نفرتانگیز است، من می توانم زیبایی و دلپسندی شر را بواسطه ٔ حس شاعرانهای که در درونم ایجاد می کند، در نظر بگیرم و صرفاً"آن را بیذیرم یا رد کنم. من هرگز به مسیر درست بازنمیگردم. نهایتاً" امکان دارد مجدداً"تحت آموزش قرار بگیرم، بنابراین اساتیدم در مواجه با دلایلم یا اقناع و یا مغلوب خواهند شد— در حالیکه قرار بر این بود که زیبایی به واسطه ٔ قدرت و تأثیر دو شخصیت تعیین شود. ژنه درباره ٔ چیزی که نویسنده قبلاً" در مقابل آن تسلیم شده است، هیچ تردیدی ندارد. او میداند که حاکم است و حاکمیتش کشف ناشدنی و بسان مشیت الهی، آشکار است. ژنه آن را بواسطه ٔ حس شاعرانهای که در او برانگیخته شده می شناسد. زیبایی ای که حس شاعرانه را بر می انگیزاند، تخطی از قانون است – از آنچه که ممنوع و بنیان حاکمیت (شهریاری) است. حاکمیت، قدرتی برای ایجاد بیتفاوتی نسبت به مرگ است و فراتر از قوانینی است که حفظ حیات را تضمین می کنند. به ظاهر حاکمیت با قداست تفاوت دارد، قدیس شخصی است که مرگ او را شیفته ٔ خویش می کند درحالیکه پادشاه (حاکم) فردی است که مرگ را همراه خویش میسازد. علاوه بر این هرگز نباید از یاد ببریم که واژه ٔ "قدیس"، تاکید بر "قداست" دارد و قداست گزارهای ممنوع, خشن و خطرناک است و این شرارت است که به ما پیش آگاهی از ویرانی می دهد. ژنه آگاهانه تصویری معکوس از تقدس ارائه داده است، اما او می داند که این (تصویر معکوس از تقدس) از سایر موارد درستتر است. این همان محدودهای ست که در آن تضادها ویران شده و مرتبط با یکدیگر هستند. تنها این شکافهای ژرف و ارتباطات میتوانند حقیقت را به ما نشان دهند. تقدس در نگاه ژنه بسیار عمیق است — تقدسی که شرارت و "قداست"را تابویی زمینی معرفی می کند. نیاز به شهریار درون او را در جایگاه بخشایشگر قرار میدهد و بدین واسطه نیروی الهی فراتر از قانون را آشکار می کند. بنابراین چیزی مشابه این وضعیت او را با مسیری سخت و دشوار مواجه می سازد که "قلب و تقدس" او را به آن سمت سوق میدهد. او میگوید، "راههای تقدس آشکار است، این بدان معنی ست که ما نمی توانیم از آنها دوری بجوییم و زمانیکه نمی توانیم با بداقبالی به سوی تقدس باز گردیم. فرد بواسطه ٔ نیروی خداوندی به راه خویش باز می گردد و بدل به انسانی مقدس می شود! اخلاقیات ژنه مرتبط با قداست شرارت هستند. او مسحور و مجذوب تباهى زندگى است. در ديدگاه او, هيچ چيز نمی تواند به سلطه و تقدس وی و دیگران لطمهای وارد سازد. اصل اخلاقیات کلاسیک به بقای هستی مرتبط است: هستیای که زیبایی آن از بی تفاوتی نسبت به مرگ نشات می گیرد و همین امر بر — جذابيتش ميفزايد.

به اشتباه انداختن ژنه در این موقعیت متناقض دشوار است. او مرگ را دوست دارد، مجازات و ویرانی را دوست دارد و او ترس یا دوست دارد. او آن بچههای ولگرد مستقلی را که خودش را وقف آنها می کند، دوست دارد و او ترس یا

بزدلی آنها را هم دوست دارد. صورت آرماند، فریبکار، حیله گر، عبوس، شرور و وحشی بود ... او یک حیوان وحشى بود. او مرموز و خائنانه خنديد ...من فكر كردم كه او تمايل خود را؛ به منظور اعمال نفوذ و نشان دادن دورویی، سفاهت، شرارت، خشونت و برای جداساختن وسوسهانگیزترین حاکمیت درونیاش؛ در خودش و در اندام جنسیاش متصور شده بود. این خصیصه ٔ نفرت انگیز، بیشتر از هر خصیصه ٔ دیگری، ژنه را مسحور خواهد کرد. او مینویسد، "بتدریج، اَرماند تبدیل به خداوندگار مطلق اخلاقیات شد"رابرت، کسی که به مردان پیر نزدیک میشد و آنها را غارت می کرد، به ژنه گفت: "آیا آن را کار می نامی؟ تو مردانی پیر را غارت می کنی که تنها به کمک یقههای شق و عصاهای چوبی شان می توانند بایستند". اما پاسخ آرماند "یکی از جسورانهترین انقلابهای اخلاقی" است. آرماند می گوید "نظر شما چیست؟". "وقتی که سودی در آن وجود داشته باشد، من دیگر به دنبال مردان مسن نمیروم؛ بلکه به دنبال زنان مسن خواهم رفت و در این میان من ضعیفترین را انتخاب می کنم. آنچه که نیاز دارم، پول است. یک کار خوب کاری موفق است. وقتی که پی میبرید که کاری موفقیت قابل ملاحظهای ندارد، چیزهای زیادی را خواهید فهمید". زمانی که ژنه پاسخ آرماند را شنید، اخلاقیات در میان بچههای ولگرد برایش مسخره بنظر میآمد. روزی قرار بود"اراده ٔ رها از اخلاقیات بواسطه ٔ نگرش آرماند"را پی بگیرد: وی قصد داشت که در قداست و سلطه، غرق شود. هیچ تحقیر و خیانتی وجود نداشت تا این شکوهمندی متحیرانه و متأثر را برایش تضمین کند. بنابراین رویکردی دوسویه وجود دارد: در مسیر وی، آرماند، حاکم است؛ زیبایی نگرش او ارزش آن را اثبات می کند؛ اما زیبایی آرماند در تحقیر خلاصه شده است. سلطه ٔ او خشوعي عميق است: كه توام با منفعت شخصي است. اين امر با اولوهيت هاركامون كه از يارادوكس ضعیفی برخوردار است در تضاد است. در باب هار کامون جرائم با انگیزههای شخصی رخ نمیدهد- بنظر میرسد که تنها دلیل قتل زندانبان، لذتبردن از مجازات باشد. اما نگرش آرماند از خصیصهای برخوردارست که قتلهای هارکامون از آن خصیصه برخوردار نیست: و آن غیرقابل بخشش بودن آن است، هیچ چیزی قباحت آن را جبران نمی کند. آرماند، هرگونه نسبت ارزش عملکردهایش با بحث مادیات و پول را رد می کند: و این به آن دلیل است که ژنه، ارزش و سلطه ٔ مطلق را تنها متعلق به خویش میداند. این مورد، دربردارنده ٔ دو ویژگی یا دو دیدگاه مغایر است. ژنه به دنبال ژرفای شرارت است که در نقطه ٔ مقابل با خیر قرار دارد— اَن شرارت زیبایی کامل است. از منظر وی، هارکامون" ناامیدکننده است: در پایان، اَرماند با حس انسانی بیگانگی بیشتری دارد و علاوه بر این ناخوشایند و زیباتر است. أرماند چيزي جزيک محاسبه گر دقيق نيست؛ او ضعيف النفس نيست، اما به ضعيفالنفس بودن تن میدهد چرا که ارزش تن دادن دارد. آیا ضعیف النفس بودن آرماند شکلی پنهان از زیبایی شناسی ست؟ آیا او ترجیحی غیرمغرضانه برای بزدلی دارد؟ در ادامه او در نزد خویش احساس تقصیر می کند. ژنه که به درون وی واقف است، تنها کسی است که میتواند با بزدلی وی از نقطهنظر زیباییشناختی مواجه شود: او در حضورش آشفته می گردد، همانگونه که شخصی در مواجهه با یک اثر هنری بی مانند هیجان زده می گردد. اَرماند، بواسطه ٔ رد ستایش، تحسین ژنه را برانگیخت: حتی ژنه، در صورت تأیید زیبایی گرایی اش، اعتبارش را نزد وی از دست خواهد داد.

## تنگنای عصیان مطلق

سارتر بواسطه ٔ اشاره به شرارت بر حقیقتی مبنی بر این نکته تاکید دارد که ژنه به بن بست خورده است. حداقل به نظر می رسد در این بن بن بست وی با توجه به فریبندگی آرماند جایگاه قابل دفاعی را بدست آورده است؛ اما واضح است که آنچه که وی به دنبال آن بوده غیرممکن بود. این سلطه ٔ غالب که قدرت کمی برای ژنه همراه داشت، سبب بیشترین فلاکت برایش بود سارتر به درستی به این موضوع اشاره کرده

است. "مرد شرور باید خواهان شرارت بخاطر منفعتش باشد و ... در وحشت از شرارت است که جذابیت گناه کشف می گردد". نظریه ٔ شرارت بر مبنای نظریات سارتر توسط "مردان راستگو" بنا نهاده شده است؛ اما اگر مرد (در اینجا منظور انسان است) شرور مسحور شرارت نشود و آن را بدون اشتیاق انجام دهد، سپس ... شرارت بدل به نیکی می گردد. به واقع، او شیفته ٔ خون و ویرانی ست، مانند قصاب هانوفر دیوانهای مجرم است، اما وی واقعاً" شرور نیست".

من شخصاً" به این امر مشکوکم که اگر پای خون ریخته شده در یک جنایت در میان نبود – و یا امری ممنوع بر مبناي تابوها در ميان نبود كه بر پايه أن، بشريت قانونمند، با حيوان ياغي مخالفت كند ب أيا باز هم همین تأثیر و ترجیح را برای قصاب داشت. من تأیید می کنم که در مورد ژنه، جرائم او در برابر حساسیتش"در ارتکاب گناه مطرح شدند. اما تصمیم گیری درباره ٔ این نکته اَسان نیست، همانطور که درباره ٔ موارد دیگر هم اَسان نیست. با این حال، سارتر چنین کاری را انجام داد. ژنه، اوج ممنوعیت را تجربه کرده است – لذتی که آشنا و وابسته به افکار مدرن است. به این دلیل که او مجبور بوده که دلایل خود برای ارتکاب شرارت را از ترسی استنتاج کند که خود شرارت (اعمال بد) در او برانگیخته است. این امر، آنگونه که سارتر فکر می کند، نامعقول نیست: نیازی به وقفه در این بازنمایی انتزاعی نیست. من می توانم مثال هایی را در این باب ذکر کنم – تابویی در برابر برهنگی که امروزه زندگی اجتماعی را کنترل می کند. حتی اگر یکی از ما هیچ توجهی به این شکل از آداب و اصول نشان ندهد، برهنگی شریکش میل جنسی او را تحریک خواهد کرد. خیری که آداب و اصول است، دلیلش برای ارتکاب شرارت میباشد: نقض اولیه ٔ قانون، به شکلی اپیدمیک همچنان او را برای نقض قوانین تحریک می کند. این تابویی که ما در حال رویت آن هستیم – حداقل به شکلی منفعلانه – تنها نشان دهنده ٔ مشکلی کوچک در مسیر شرارت میباشد که بواسطه ٔ برهنگی یک فرد بوجود میآید. پس از آن خیری که آداب و اصول و علت ما برای ارتکاب شرارت است -نامعقول به نظر می رسد- این مثال را نمی توان بعنوان یک استثنا درنظر گرفت. به زعم بنده تمام مسئله ٔ خیر و شر حول یک محور در جریان است −آنچه که ساد آن را افسارگسیختگی نامید. ساد تشخیص داد که افسارگسیختگی مبنای هیجان جنسی بود. قانون، شکلی از خیر است و بخودی خود خیر است (خیر ابزاری ست که هستی بواسطه ٔ آن ماهیت خویش را تضمین می کند) اما شر به قانون شکنی بستگی دارد. تخلف مانند مرگ ترس آلود و جذاب است به گونهای که گویا هستی قصد گریز از ضعفش را دارد، گویا که نشاط و سرزندگی سبب تحقیر مرگ به هنگام قانون شكنى است. اين اصول با زندگى انسان پيوند خورده است. اين اصول بنيان شر، رشادت يا تقدس هستند. اما سارتر این موضوع را تأیید نمی کند. او بر این باور است که آنها به علت افراط ژنه شکست میخورند. آنها چیزی را از پیش در نظر می گیرند (تزویر) که ژنه آن را رد می کند. جذابیت افسار گسیختگی جذابیت قانون را حفظ می کند؛ اما اَرماند در بی نظمی خویش را فریفت (سرگرم فعالیت جنسی شد) اما ژنه خویش را از هردو محروم کرد و آنچه برایش باقی ماند تنها منفعت طلبی بود. استدلالهای سارتر به کشف ارتباط میان میل با بزهکاری میپردازد: خواسته ٔ ژنه خواسته ٔ هیچ انسان و بزهکاری نیست؛ بلکه بر مبنای حداقل بینظمی بنا نهاده شده است. این امر مستلزم نفی تابو و بررسی شرارت است, شرارت تا زمانی ادامه دارد که تمام موانع شکسته شود و ما به فروپاشی کامل دست یابیم. پس از اَن، ژنه خویش را در

وضعیت دشوار و غیرقابل انکاری می یابد که سارتر به آن اشاره کرده است: او انگیزهای برای عمل ندارد. جذابیت گناه، اساس هیجان اوست اما با رد مشروعیت تابو از جانب وی چه اتفاقی رخ میدهد؟ اگر گناه وی را به کامیابی نرساند چه اتفاقی رخ خواهد داد؟ اگر آن (گناه) او را کامیاب نکند، "مرد شرور، شرارت را آشکار می کند"و "شرارت، در مرد شرور نمایان می گردد": گرایش "به نیستی به تحریک بیهوده تنزل می یابد. آنچه که ناپسند است، برجسته می گردد و شرارت بی نتیجه خواهد ماند. تمایل به شر بودن، بیشتر از تمایل به خیر بودن نیست و از آن رو که جذابیت آن در گروی قدرتش برای رسیدن به ویرانی خلاصه شده است پس در ویرانی کامل نایدید خواهد شد. تباهی (شرارت) تمایل دارد تا "هستی را تا حد امکان به نیستی بدل کند؛ اما تا آنجائیکه بتواند نیستی را به هستی تغییر دهد و سلطه (حاکمیت) مرد شرور بدل به بردگی گردد. به عبارتی دیگر، "بسان خیر و نیکی، شرارت هم بدل به یک وظیفه می گردد, ضعفی بی حد و مرز مشهود می گردد؛ جرم غیرمغرضانه اساسی ترین محاسبات را تحت تأثیر قرار می دهد، راه بدگمانی و خیانت را می گشاید. هیچ تابویی دیگر حس یک تابو را به ژنه نمی دهد و سرانجام وی با بی تفاوتی از پای میافتد. نیستی باقی خواهد ماند مگراینکه او دروغ بگوید، مگر اینکه مهارتی ادبی به او این امکان را دهد که چیزی را ارزیابی کند و او از جعلیبودن آن برای دیگران آگاه باشد. وی با ترس از عدم فریب خوردگی به آخرین راه حل خویش پناه میبرد – او تلاش میکند تا شخص دیگری را فریب دهد تا بتواند خودش را در همان لحظه فریب دهد (باوری مبنی بر اینکه فریب دیگران، تداوم فریبخوردگی خودش است).

### ارتباطات ناممكن

سارتر به ایرادی اساسی در کار ژنه اشاره کرد. ژنه، بعنوان نویسنده، نه قدرت برقراری ارتباط با خوانندگان خویش و نه قصد انجام چنین کاری را داشته است. اثر او اغلب خواننده را گریزان می کند. سارتر این موضوع را رویت کرد و نتیجه گیری ای از آن نکرد، که این خود نمایانگر ابتر بودن رویکرد اوست,

ارتباطات بخشي از هدف آثار ادبي است. ادبيات يک راه ارتباطي است: يک نويسنده أ مسلط (حاکم) بشریت را فراتر از بردگی (اطاعت پذیری) مخاطب مورد اشاره قرار می دهد. اگر این مسئله مطرح باشد، نویسنده ویژگیهای خویش را به سبب کار فدا می کند و همزمان ویژگیهای مخاطب را هم نادیده مىانگارد. ارتباطات ادبى —تا حدى كه شاعرانه باشد اينچنين است –، تسلط (حاكميت) است كه امكان ارتباطات را فراهم می کند؛ مانند لحظهای تثبیتشده یا مجموعهای از لحظات که از اثر (کار هنری) و از خوانش اثر جدا شدهاند. سارتر این را می داند؛ اگرچه من نمی توانم دلیلش را درک کنم، او تنها به مالارمه<sup>۲۸</sup> —اعتبار می بخشد: سارتر می گوید"در باب مالارمه، خواننده و نویسنده، همزمان، خنثی یا بی اثر می شوند: آن ها یکدیگر را همزمان به ورطه أنابودی می کشانند تا واژه به تنهایی باقی بماند". من بجای آنکه از عبارت"در باب مالارمه"بهره جویم خواهم گفت"هر زمان که ادبیات حقیقی"پدیدار شود". بهرحال – حتى اگر ماحصل یک یوچی نامعقول باشد –نویسنده قصد داشت تا خویش را به اثر مسلط نشان دهد و خوانندهای که اثر را برای تسلط بر اثر میخواند خطاب قرار داده است یا ترجیح داده که از طریق برتری ذات منزوی خویش حس سلطه را ایجاد کند. سارتر تا حدودی مستبدانه از ارتباط مقدس یا شاعرانه (خیالی) سخن می گوید, ارتباطی که خواننده تغییر را در خویش احساس می کند و این همان راه است که در آن فرد خود را لحظه به لحظه در معرض تغییر می بیند (تغییری که کامل و پایدار نیست، اما به هنگام"ارتباط رخ می دهد: درغیراینصورت ارتباطی وجود ندارد) در تمامی رویدادها, ارتباطات متضاد با چیزی است که بواسطه ٔ انزوا تعریف و میتواند در آن طبقه بندی گردد.

در حقیقت، هیچ ارتباطی بین ژنه و خواننده وجود ندارد — و سارتر میپندارد که کار ژنه از اعتبار برخوردار است. او عنوان می کند که اثر، بر مبنای گفتگو و سپس بر مبنای خلق شاعرانه است. بر طبق گفته أ سارتر، ژنه خودش را "بواسطه أ خواننده، تقدیس کرده است". او اینگونه ادامه می دهد که "خواننده از هیچ علم و آگاهی نسبت به امر قدسی برخوردار نیست". این امر او را به این سمت سوق می دهد که ادعا کند که "شاعر ...می خواهد توسط مخاطبی شناخته شود که او را نمی شناسد". اما این سخن غیرقابل پذیرش است: من می توانم ادعا کنم که این رویه مرتبط با تقدیس سازی، شعر و یا هیچ چیز نیست (مربوط به نیستی است). برخلاف آنچه که مفسران در این باب می گویند اثر ژنه مقدس و شاعرانه نیست چرا که نویسنده پذیرای برقراری ارتباط با مخاطب نیست.

درک تمام ظرفیت بالقوه ٔ برقراری ارتباط، دشوار است. من بعدها" باید تلاش کنم تا امر بی نیازی را مطرح سازم امری که بندرت از آن آگاهیم، اما اکنون تمایل دارم بر حقیقتی تاکید نمایم، ایده ٔ ارتباطات بجای چندگانگی بر دوگانگی تاکید دارد، در میان محدودیتهای ارتباطات برابری در ارتباطات از جذابیت برخوردار است. ژنه در زمان نوشتن خویش قصد برقراری ارتباط ندارد، بلکه، درهرآنچه که احتمالاً" قصد او است، نوعی اغراق یا جایگزینی ارتباطات صورت میپذیرد و نویسنده با این قیاس تشبیهی به قدرتمندی اثر ژنه تاکید دارد و آن را برای خواننده آشکار میسازد و درعین حال رد می کند. سارتر مینویسد، "مخاطبین وی، در حضور او تسلیم میشوند و می خواهند به تأیید امر آزادی در آثارش بپردازند در حالیکه به خوبی می دانند که گزاره ٔ آزادی آنها را تأیید نمی کند" ژنه اگر خویش را بالاتر از کسانی در حالیکه به خوبی می دانند که گزاره ٔ آزادی آنها را تأیید نمی کند" ژنه اگر خویش را بالاتر از کسانی

\_

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Stéphane Mallarmé

که برای خواندن اثر او دعوت می شوند، قرار ندهد، حداقل خویش را جدای از آنها می بیند. وی با دراز کردن دستانش از هرگونه تحقیر احتمالی جلوگیری می کند، هرچند خوانندگانش به ندرت وسوسه می شوند که او را تحقیر کنند: او می گوید "من تأیید می کنم که دزدان، خائنین، قاتلین، و متقلبین، زیبایی عمیقی دارند — یک زیبایی محزون و مغموم — که شما آن را ندارید".

ژنه، هیچ چیزی از صداقت نمیداند: با این وجود وی هرگز"نمیگوید که قصد دارد تا به مخاطب خویش بخندد، این همان چیزی ست که وی درصدد انجام آنست. این امر مرا را آزار نمیدهد اما میتوانم نکات مبهمی را درک کنم که ژنه با توجه به خصوصیاتش وقتش را هدر میدهد بخشی از اشتباه سارتر به علت آن است که دقیقاً" آنچه را که ژنه گفته میپذیرد. در حالیکه به ندرت میتوانیم — به پسزمینههای ترسناکی که وی از آن سخن میگوید —تکیه کنیم. حتی پس از آن، باید بی تفاوتی ژنه و آمادگیاش برای توهین به خودمان را به یاد بیاوریم. در رفتارش تخطی از صداقت را رویت مینماییم حتی دادائیستها <sup>۲۸</sup>(پیروان مکتب پوچ گرایی و هیچانگاری) نمیتوانستند به این مرتبه دست یابند. دادائیستها صادق بودند و نمیخواستند هیچ چیزی از یک معنا برخوردار باشد. آنها خواستار هر آن چیزی بودند که برای از دست دادن این ظاهر فریبنده از انسجام برخوردار بود. ژنه اشاره میکند"او به عنوان یک جوان تا به حدی صادق بود که به یاد بیاورد که مترای یک بهشت بوده است ".

قطعاً" در بکارگیری واژه ٔ صادق در این عبارت رویکردی سوار بر احساسات (سوزناک) وجود دارد: دارالتأدیب مترای، یک جهنم بود. سختگیری زندان بانها هم به وحشیگری زندانیان اضافه شده بود. خود ژنه، این "صداقت" را دارد تا بگوید که به زعم آنان مترای از لذتی شیطان صفتانه برخوردار بود و از همین رو آن محل برایشان تبدیل به بهشت شده بود. همچنان، دارالتادیب مترای با زندان فانتورالت (جایی که ژنه مجدداً" جوانی را در آنجا ملاقات کرد) تفاوتی نداشت. هر دو محل از جمعیت یکسانی برخوردار بودند. اکنون، ژنه که به دفعات زندانیان را ستایش می کرد، با نوشتن به کار خود پایان داد: صرف نظر از وجهه ٔ مقدسی که از زندان ساخته بود، من آن را برهنه و برهوت دیدم برهنگی که بیرحمانه است. زندانیان، انسانهای خبیثی بودند، دندانهایشان به علت کمبود ویتامین C یوسیده و بواسطه أبيماري قامتشان خميده شده بود، أب دهانشان را بيرون مي ريختند، سينههايشان را صاف می کردند و سرفه می کردند. با پابندهای بزرگ, سنگین و دمپاییهای سفت و پر از سوراخ و عرقشان از خوابگاه به اتاق کار میروند، آنها در حضور زندان بانهایی که به مانند خودشان ترسو هستند چاپلوسی می کنند. آن ها چیزی بجز یک کاریکاتور زشت از حیوانات خوش تیپی که در بیست سالگی دیدهام نیستند و نمی توانم بگویم که آنها برای گرفتن انتقام بابت آسیبی که به من وارد کردهاند تا چه اندازه زشت و شنیع هستند (یعنی حتی ارزش انتقام گرفتن هم ندارند) و حماقتشان تا چه اندازه مرا را خسته کرده است. نكته اين نيست كه آيا اظهارات و ادله ٔ ژنه درست يا نادرست است؛ اما مسئله اين است كه آيا او يک اثر ادبی را به نگارش درآورده است که به لحاظ ادبی شاعرانه و ماهرانه باشد و مقدس نباشد, من فکر می کنم که باید بر روی بیشکلی اهداف نویسندهای که پیروی غریزه ٔ خویش است تاکید کنم –

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Dadaïsme

غریزهای گسسته، آشوبگر که از اساس" بی تفاوت و خنثی است و نمی تواند به با توجه به میزان اشتیاقش به صداقت مطلوب خویش دست یابد.

ژنه هرگز از بابت ضعف خویش شبههای ندارد. به زعم من یک کار ادبی می تواند به سلطه تعبیر گردد. کما اینکه این سخن زمانی درست است که اثر، نویسندهاش را ملزم می کند تا از انسان بیچاره و درون خویش که سلطه گر نیست فراتر رود. به عبارتی دیگر، نویسنده باید به بررسی در کار خود بپردازد تا ببیند که کدام یک از محدودیتها و ضعفهایش او را رد می کنند و از او برده (تحت سلطه بودن) نمی سازند. درادامه او می تواند مخاطبانی را که اثرش بدون افکار آنها نمی توانست شکل بگیرد با اطمینان و دوسویه رد کند. او می تواند آنها را تا حدی رد کند که خودش را تا آن حد رد کرده است. این بدان معنی است که ایده و این هستیهای گذرا تحت تأثیر خشوع (نوکری) قرار دارد و او به خوبی از آن آگاهی دارد و این عوامل می توانند او را از اثری که نوشته است نا امید کنند. اما هستیهای ماندگار او را به بشری که هرگز برای انسان بودن تلاش نمی کند و تسلیم نمی شود و همیشه به آنچه که غایتش است دست می یابد و فاتح می گردد بدل می کند. ایجاد یک اثر ادبی، پشت کردن به خشوع است. سخن راندن به زبان حاکم (سلطه گر) از بعد سلطه گر انسان نشات می گیرد و به بشریت سلطه گر اشاره دارد. مخاطب اثر ادبی این حقیقت را به شکلی مبهم (اغلب به روشی غیرمستقیم که بواسطه و انمودسازیها منع می شود) احساس می کند و می گوید: "ایده و یک اثر ادبی من را مجبور به بی تفاوتی خواهد می کند. ژنه آن را احساس می کند و می گوید: "ایده و یک اثر ادبی من را مجبور به بی تفاوتی خواهد

نگرش ژنه با هرگونه بازنمایی ساده از اثر ادبی در "تضاد کامل است البته این امکان وجود دارد که این نگرش جزئی نگرانه درنظر گرفته شود؛ اما با وجود تمام این ویژگیها همچنان این نگرش از اعتبار خویش برخوردار است. کار ژنه بعنوان یک نویسنده ارزش توجه دارد. ژنه مشتاق است که حاکم (سلطه گر) باشد؛ اما او به بررسی این امر نپرداخته است که آیا سلطه گری با احساسات دارای رابطه است و مستلزم صداقت و برقراری ارتباط با مخاطب است یا خیر. زندگی ژنه نماد شکست است و کارش اگرچه از ظاهری موفقیت آمیز برخوردار بود اما شکست خورده است. کارش چاپلوسانه نیست؛ و به مراتب برتر از اکثر نوشتههایی ست که "ادبی" درنظر گرفته میشوند؛ اما وی سلطه گر مطلق نیست. وی از شروط نخستین سلطه گری (حاکمیت) برخوردار نیست — بدون صداقت (سرسپردگی) بنای سلطه گری (حاکمیت) فرو خواهد ریخت. کار ژنه بسان تبلور فردی عجیب و غریب است که سارتر دربارهاش می گوید: "اگر بیش از حد تحت فشار قرار بگیرد، از خنده منفجر خواهد شد و" اعتراف می کند که وی به تلاش ما می خندد که این امر اشاره به آن انحراف اهریمنی بعنوان یک مفهوم مقدس با عنوان "تقدس" دارد، بنابراین وی تنها تلاش کرده تا ما را بیشتر در شوک فرو ببرد...

بی تفاوتی ژنه نسبت به برقراری ارتباط با مخاطب، بدان معنی است که داستانهای او جالب هستند؛ اما قابل توجه نمی باشند. هیچ متنی بی روحتر و کم تاثیرتر از متن معروفی که در آن ژنه از مرگ هارکامون می نویسد نیست و به همان اندازه در پرتوی زرق و برق درخشان واژگان قرار نگرفته است. زیبایی گوهری غنی است که طعم ناخوشایند بی روحی را دارد, شکوه آن، یادآور شاهکار آرگامون در روزهای نخستین سورئالیسم است به یاری کلامی که شوکه کننده است. به زعم من این نوع از تحریک هرگز

قدرت گمراهسازی خویش را از دست نخواهد داد؛ اما تأثیر آن با توجه به موفقیت بیرونیاش می تواند احساس شود. خشوع نسبت به (پذیرش) این نوع از تقلا در نویسنده و مخاطب یکسان است. هر کدام از آنها از از برقرار شدن ناگهانی احساسشان و از بین رفتن ارتباط غالب خودداری می کنند. هر یک از آنها خودشان را به واسطه أموفقيت خويش محدود ميسازند. اين تنها بعد اين مسئله نيست. تقليل مقام ژنه به اینکه وی تنها قصد بروز استعدادهای درخشان خویش را داشت بیهوده است. سرکشی و نافرمانی با وي عجين شده است؛ اما اين گرايش عميق با پيشه ٔ وي بعنوان نويسنده همسان نبوده است. انزواي اخلاقی—و کنایهای — که ژنه در آن غرق میشود وی را در موقعیتی خارج از سلطه گری (حاکمیت) قرار میدهد، گرایشی که او را اسیر تناقض کرده است و پیشتر به تشریح آن پرداختهام. به واقع تلاش برای سلطه گری (حاکمیت) توسط بشری که از تمدن منحرف شده علت اصلی این هرج و مرج تاریخی است (به گفته ٔ مارکس، چه از منظر مذهبی و چه از منظر سیاسی، بدلیل انزوای (انحراف) انسان رخ داده است). از سوی دیگر سلطه گری (حاکمیت) ابژهای گریزان از ماست که هیچ کس به اَن دست نیافته و نمى يابد: ما نمى توانيم مالك يك ابره باشيم؛ اما بالاجبار أن را طلب مى كنيم. منفعت طلبي همواره سلطه گری (مالکیت) را دچار انحراف می کند – حتی اگر سلطه گری (حاکمیت) الهی باشد می بایست از تمام قیود (بردگیها) رها باشد و خویش را به پایانهای خوشایند مقید کند. در *پدیدارشناسی ذهن*، هگل، بحث منطقی ارباب (قانون، حاکم) و بنده (بشری که بنده ٔ کار است) را مطرح می کند که بر مبنای نظریه ٔ نزاع طبقاتی کمونیسم است. بنده فاتح می شود؛ اما حاکمیت ظاهری او، چیزی جز میلی مستقل برای بردگی نیست: حاکمیت باید نقش خویش را در قلمروی شکست خلاصه نماید. بنابراین، نمی توانیم از سلطه گری (حاکمیت) شکستخورده ٔ ژان ژنه به نحوی سخن بگوییم که گویی نشات گرفته از سلطه گری حقیقی است. حاکمیتی که بشر پیوسته مایل به آن است هرگز وجود نداشته است و ما نیز دلیلی نداریم که اینگونه بیاندیشیم که روزگاری آن حاکمیت وجود خواهد داشت. تمام آنچه که می توانیم به آن امید داشته باشیم جذابیت لحظهای ست که به ما این امکان را میدهد تا به این سلطه گری (حاکمیت) دست یابیم، هرچند نوع تلاش منطقی ما برای بقا، ما را به هیچجا نخواهد رسانید. ما هرگز نمی توانیم حاکم باشیم. اما می توانیم تمایزی میان لحظاتی که شانس به ما این امکان را می دهد تا به جنبههای پنهانی ارتباطات نگاهی داشته باشیم و لحظاتی که به بارآورنده ٔ رسوایی ست و در آن تفکر سلطه گر ما را تحت تأثير خويش و متعهد "به سود مثبت مينمايد؛ قائل شويم. نگرش ژنه مايل به اشرافيت و حاكميت به معناي رايج كلمه است اگر چه وي محكوم به شكست است.

بگذارید اشخاصی را درنظر بگیریم که هنوز در جستجوی شجرهنامه اشخاص هستند. ژنه از تخیل و رقتانگیزی بیشتری نسبت به تمام آنها برخوردار است. اما پژوهشگری که در جستجوی الصاق عناوینی برای اشخاص است، همان سفاهت ژنه را که در این خطوط که مربوط به زمان سفرش به اسپانیا بود را برایش برمیگزیند:

من را گارد حفاظتی و پلیس محلی دستگیر نکردند. آن چیزی که آنها با آن مواجه شدند، دیگر یک انسان نبود؛ بلکه ماحصل تحمل فلاکت و قانون ناپذیری بود. من از محدودیتهای زوال و انحطاط، فراتر رفته بودم. هیچ کس تعجب نمی کرد اگر من یک شاهزاده ٔ خون خواه و یک نجیبزاده ٔ اسپانیایی را

میپذیرفتم (از او پذیرایی می کردم) یا او را عموزاده ٔ خویش خطاب می کردم و با بهترین واژگان با وی سخن می گفتم. پذیرایی از یک نجیبزاده ٔ اسپانیایی!! اما در کدام قصر؟

اگر من این رویه شعارگونه را در پیش بگیرم تا بتوانم محدوده أ انزوایی را که سلطه گری (حاکمیت) بر من اعمال می کند به شما نشان دهم، تنها به این دلیل است که موفقیت بواسطه و واژگانی بیان می گردد که بیانگر فتح یک قرن باشند، موفقیت, ارتباط واژگانی و فاتح بودن را بسان ارتشی سترگ و قدرتمند بر من تحمیل می کند. من بصورت محرمانه با پادشاه و شاهزاده در ارتباط بودم, ارتباطاتی که توسط جهان، نادیده گرفته شدند — ارتباطاتی که به رهبری روحانی امکان آشنایی با پادشاه فرانسه را می دهد. قصری که از آن سخن می گویم (هیچ نام دیگری برای آن وجود ندارد) به لحاظ معماری ظریف و از شکوه و جلال برخوردار است.

اگر این متن را در کنار متنهای پیشین قرار دهید دغدغه ٔ اصلی ژنه را بواسطه ٔ سلطه گری (حاکمیت) بشریت تأیید می کند و بر خصایص کماهمیتی هم تاکید دارد که در آن محکوم به سلطه گری (حاکمیت) اساساً مبنای واقعیتی تاریخی را تشکیل می دهد. او بر فاصله ٔ میان مدعی تهی دست و موفقیتهای خانواده سلطنتی و اشراف تاکید می کند.

# مصرف گرایی غیرتولیدی و جامعه ٔ فئودالی

سارتر از ضعف ژنه و عدم توانایی وی در برقراری ارتباط آگاه است او ژنه را محکوم می کند که می خواهد یک موجود دست نیافتنی برای خویش باشد و به دنبال آگاهی نیست وی تحت سلطه است اما نمی تواند فرجام خویش را بدون تباهی در نظر بگیرد (از آغاز تا پایان تحقیق و بررسی خویش مدام بر این نکته تاکید دارد) ژنه از منظر خویش مرتبط با جامعه فودال است و باوجود ارزشهای منسوخی که چنین جامعه ای از آن برخوردار است خویش را بر آن جامعه تحمیل می کند؛ اما این نقطه فود شعف ژنه

باعث شد تا سارتر به قابل اعتمادبودن وی هم شک کند، هر چند ابزار دفاع از خویش را برای وی مهیا مىسازد, او دقیقاً" نمىگوید که منظورش از جامعه ٔ فئودال جیست؛ اما بنظر مىرسد که این جامعه ٔ کهنه؛ به ژنه، جرائم و فلاکتهای وی نیاز داشت تا گرایش به اسراف و ولخرجی را در جهت تحقق نابودي كالاها و مصرف گرايي، تحقق بخشد؛ اين جامعه به ژنه حق ميداد. تنها اشتباه ژنه، اينست كه زاده ٔ جامعهای مرده نیست؛ اما وی در این جامعه محکوم –و محو شده است. در تمامی رویدادها، این اشتباه حکمفرماست و این اشتباه همان تفکر بخش سالخورده ٔ جامعه نسبت به بخش جوان جامعه است, آنها تصور می کنند که بخش جوان جامعه در تلاش برای آنست تا از منظر سیاست روز برنده باشد. سارتر، بين جامعه أناهنجار كه "جامعه أ مصرف كننده" است و جامعه أ ستودني، "جامعه أ مولد" كه اتحاد جماهیر شوروی در تلاش برای حکمفرمایی آن است، تناقضی آشکار را رویت می کند. هرچند این ایدهها به ایده ٔ مطرح شده ٔ من در کتاب سهم نفرین شده(<sup>30</sup>1949) نزدیک هستند؛ اما تفاوتی اساسی میان آنها وجود دارد. من در پایان کتاب بر لازمه ٔ تبذیر و پوچی تاکید کردهام؛ اما سارتر در قضاوت خود درباره أجامعه أمصرف كننده استوار نيست. صد و ينحاه صفحه أبعد، او دوبار اصطلاح "جامعه ٔ مورچهها" را بکار میبرد تا به همان جامعه ٔ مولدی اشاره کند که پیش از این تحت عنوان جامعه أ ايده آل از آن ياد كرده بود. افكار سارتر بيشتر از آن چه كه گاه بنظر مىرسد انعطاف پذير است. همچنین امکان دارد اینگونه تصور شود که خیر و شر با سود و زیان در ارتباط است. البته که شکلهای خاصی از مصرف گرایی مفیدتر از زیان است- اما در رابطه با مصرف صرف کاری را از پیش نمی برند. آنها اشكالي از مصرف مولد هستند كه در نقطه أ مقابل فئوداليسم مصرف گرا قرار دارند و سارتر أن را محکوم می کند. وی به ذکر توصیفی از مارک بلاش $^{"}$ (تاریخدان فرانسوی) می پردازد که یکبار در منطقهای وسیع, شوالیهای نقشه ٔ زمینی را داشت که بواسطه ٔ تکههای نقره به یکدیگر متصل بودند؛ دیگری، شمعهای کلیسا را در آشیزخانهاش استفاده می کرد؛ سومی، "ورای خودیسندی و خودستایی, "دستور داد تا تمام اسبهایش زنده زنده سوزانده شوند. واکنش سارتر روشن است. برآشفتگی (خشم) در برابر تمامی اشکال غیرموجه مصرف گرایی بوجود می آید. وی متوجه نیست که مصرف بیهوده در برابر تولید قرار دارد همانگونه که سلطه گری (حاکمیت) در برابر تحت سلطه بودن و آزادی در برابر بردگی قرار دارد. او بی درنگ تمام شاخههای حاکمیت را که من آنها را اساساً" ناهنجار نامیدهام محدود می کند. اما در باب آزادی حطور؟

\_

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> The Accursed Share

<sup>31</sup> Marc Bloch

# آزادی و شر

بطور کلی برخورداری از نگرش شرارت بار در مقوله ٔ آزادی در برابر شیوه ٔ نگرش سنتی قرار می گیرد. در آغازسارتر انکار می کند که آزادی الزاماً" با شرارت در هم تنیده است؛ اما او پیش از تأیید نسبی ویژگیهای "جامعه ٔ مولد"آن را به یک ارزش نسبت می دهد: این ارزش، همچنان با مصرف گرایی مرتبط است. اگر ما ارتباط و انسجام این بازنماییها را بررسی کنیم آنچه که آشکار می گردد اینست که آزادی با خیر در یک چارچوب در نظر گرفته شده است، به نحوی که بلیک از میلتون سخن می گوید، "از جانب شیطان و بدون آگاهی و

شناختی نسبت به آن". از سویی دیگر مطیع بودن و اطاعت کردن در سوی خیر قرار دارند. آزادی همیشه مستعد انقلاب است (پذیرای تغییر است) درحالیکه خیر مانند قانون سرسخت و بسته است. سارتر با اتکا به آزادی از شر سخن میگوید او میگوید: "هیچ چیزی با توجه به تجربه شر نمی تواند مرا را تعریف و یا محدود کند: من هنوز وجود دارم، من باید نفس سردی باشم که تمام هستی را نابود خواهد کرد. بنابراین من در مرتبهای بالاتر از هستی قرار میگیرم: من آن چیزی را که دوست دارم انجام میدهم، من آن چیزی را انجام میدهم که برای خودم دوست دارم...". در تمامی رویدادها، هیچ کس نمی تواند سهمانطور که سارتر دوست دارد —به آزادی در مفهوم سنتی خیر (بنا به کاربردش) بپردازد. تنها مسیر رد بردگی (اطاعت پذیری) به تنگنای تظاهرِ حاکم میرسد: این مسیر که سارتر از آن سخن نمی گوید، مسیر برقراری ارتباط است. اگر نامش آزادی باشد، تخظی از قانون و مصرف به شکل درست خویش مورد توجه قرار می گیرد و مبانی اخلاق را برای اشخاصی آشکار می کنند که کاملاً" تحت نظارت قرار نمی گیرند و همچنین آن را برای اشخاصی بروز می دهند که در پی انکار تمامیتی هستند که آن را به اجمال از نظر گذراندهاند.

# ارتباطات صحیح، نفوذناپذیری و حاکمیت

بخش تأمل برانگیز کار ژان ژنه در قدرت شاعرانه ٔ آن خلاصه نشده است، اما می توان از ضعفهای وی درس گرفت. مطالعه ٔ سارتر برای بررسی نقاط ضعف ژنه باز درک کاملی برخوردار نیست. خصیصهای بی روح و شکننده در نوشته ٔ ژنه وجود دارد که لزوماً" ما را از تحسین آن منع نمی کند؛ اما برای تأیید کاملش ما را با تردید مواجه می کند. اگر ما بخواهیم تا بواسطه ٔ اشتباهات غیرقابل دفاعش ژنه را تأیید کنیم، خود ژنه این سازش را رد خواهد کرد. از آنجائیکه این ارتباط فقط در زمان رجعت به ادبیات میان ژنه و مخاطب تضعیف می گردد، بنابراین ردی از تظاهر را برجای می گذارد حتی صرفاً"اگر

احساسی وجود ارتباطی را به ما یادآوری کند از اهمیت چندانی برخوردار نیست. در افسردگی ناشی از این ارتباطات نامناسب وقتی که مانعی میان خواننده و نویسنده وجود دارد و آن مانع حفظ میشود، من میتوانم درباره یک امر مطمئن باشم: ماهیت بشر از دو بعد مجزا و منقطع تشکیل نشده است؛ اما ارتباط, آشکارکننده همه چیز است چرا که ما هرگز به خودی خود خویش را آشکار نخواهیم کرد، مگر اینکه در دایره ارتباط با دیگران قرار بگیریم. ما در ارتباطات غرق میشویم و در ارتباطات پیوسته تقلیل می اینکه در دایره که فقدان ارتباط را حتی در اوج انزوا حس می کنیم. ماهیت انسانی چیزی جز فریادها، اضطرابی ظالمانه، هیجانات توام با خنده که سازش از آن زاده میشود و آگاهی نفوذناپذیرمان که میان ما و دیگران به اشتراک گذارده می شود نیست.

در برداشت من از مفهوم ارتباط هرگز آن را مفهومی سست و از منظر زبانی غیرمقدس ندانستهام یا همانطور که سارتر می گوید: ارتباط از نوع نثر باعث می شود تا ما قدرت نفوذ را حس کنیم؛ اما این نوع از ارتباط به اندازه ٔ ارتباط محاوره ای قوی نیست و در نهایت شکست را می پذیرد و با تاریکی عجین می گردد. روشهای بسیار زیادی وجود دارند که ما آنها را در محاوره ٔ خویش بکار می بریم تا بتوانیم اشخاص را قانع به تأیید و همراهی با خویش کنیم, ما قصد داریم تا حقیقت ساده ای را روشن کنیم که بدین واسطه نگرشها و کارهای ما با نگرشها و کارهای سایر همتایان ما هماهنگ می شود, اگر نتوانیم بواسطه ٔ نهنیتی مشترک که در خویش غیرقابل نفوذ است و بسان آن هم جهان اشیاء متفاوت و غیرقابل نفوذ است، با یکدیگر پیوند داشته باشیم، این تلاش ممتد برای متمایز جلوه دادن خودمان در جهان مطمئناً" غیرممکن خواهد بود.

اهمیت زیادی دارد که تفاوت میان این دو مجموعه ارتباط را درک کنیم؛ اما این درک، کار دشواری است: آنها با یکدیگر ترکیب میشوند که در این ترکیب، تاکید بر روی ارتباط قدرتمند نیست. حتی خود سارتر کمی در این مورد پریشان می گردد. او همانطور که در اثرش به نام تهوع تاکید می کند، پی به ویژگی غیرقابل نفوذ اشیاء میبرد: بدون هیچ تدبیری، اشیاء با ما ارتباط برقرار می کنند. اما او، تفاوت بین شیء و فرد را دقیق" تعریف نمی کند. از یک سو ذهنیت در معرض دید او قرار دارد از یک سو بنظر میرسد که او به حداقل رساندن اهمیت درک اشیائی که می شناسیم تاکید دارد؛ از دیگر سو، او به ذهنیتی که همیشه در خودآگاه ماست تاکید دارد، به ذهنیتی که قابلیت درک ارتباط با اشیاء عادی را دارا هستند و بطور کلی به جهان عینی توجه کافی نشان نمی دهد. وی نمی تواند این امر را نادیده بگیرد، اما از لحظاتی که ما از آن تنفر داریم می گذرد، زیرا در لحظهای که قدرت درک امری را می یابیم در تغییر جهت خویش ویژگی فضیح را برمیگزینیم. سرانجام، آنچه که برای ما باقی خواهد ماند، فضاحت است. آگاهی از وجود (هستی) به مثابه فضاحت است و ما نمی توانیم از این حقیقت — شگفت زده باشیم.

اما نباید درگیر واژگان باشیم. فضاحت بسان آگاهی است: آگاهی بدون فضاحت، آگاهی مخرب است، آگاهی ست که اثبات آن بر مبنای تجربه ٔ درک اشیاء واضح, متمایز و قابل درک است. گذار از مرحله قابل درک بودن به سوی غیرقابل درک بودن، گذار از آنچه که دیگر برای ما قابل درک نیست و به ناگاه برایمان غیر قابل تحمل میگردد، بی شک" از فضاحت ناشی میگردد، فضاحت، یک حقیقت آنی مبنی بر آن است که آگاهی در چرخه ٔ است، به عبارت دیگر مدام تنیدن در چرخه ٔ

بررسیهای پیوسته است. در این روال، آنچه که به طور معمول" آگاهی را به جاوادنگی و قابلیت درک اشیاء مرتبط میسازد، کنار میرود. اگر این مورد باشد، پی خواهیم بردکه تفاوتی بنیادین میان *ارتباطی سست* که بنیان جامعه ٔ نامقدس است (از جامعه ٔ فعال — در مفهومی که کار و فعالیت با سودمندی در ارتباط است)؛ و *ارتباط قدرتمند* وجود دارد که آگاهیهای جاری در یک چرخه را منعکس میکنند و با آن قابلیت نفوذنایذیریشان را رها می کنند. ما می توانیم ارتباط قدرتمند یک ظاهر ساده ٔ برتر از هستی را که خویش را در تکثر اَگاهیها و ارتباطیذیریها نشان میدهد درک کنیم. فعالیت عادی موجودات – آنچه که ما آن را کار و فعالیت خویش مینامیم ⊢ّنها را از لحظات خاص ارتباطات قدرتمند که بر مبنای احساسات شهوانی، شادمانی، غم، عشق، جدایی و مرگ است، مجزا می کند. این لحظات به هیچ عنوان معادل با یکدیگر نیستند: ما هر یک از آنها را به ازای خودشان بررسی میکنیم؛ اما اهمیت آنها تنها در لحظهای است که پدیدار می شوند و با تکرار آنها در تناقض است. ما نمی توانیم آنها را بدست بیاوریم چرا که این امر علی رغم ازار دهنده بودنش اهمیتی ندارد: ما نمی توانیم بدون پدیدارشدن دوباره و لحظهای که نفوذناپذیریاش, اتحادش و عدم محدودیتش را آشکار می کند کاری را به انجام برسانیم. ظاهرسازی، بهتر از آزاردیدن بیش از حد ظالمانه به علت فضاحتی ست که ایجاد کردهایم و" قصد گریختن از آن را داریم، ما به دنبال ایجاد پیوندی بی نقص و بی درد هستیم؛ بنابراین آن را به شکل مذهب یا هنر می سازیم (هنری که بخشی از قدرتهای مذهبی را به ارث برده است). بیان ادبی همیشه به دنبال ایجاد ارتباط است و در واقع به واسطه ٔ شعر یا بیان نیستی در پی آن است — اما سارتر در زمان صحبت از نثر به جستجو برای تفاهم یا آموزش حقایق می پردازد.

# خیانت به حاکمیت (شهریاری)

تفاوتی میان ارتباط قدرتمند و آنچه که حاکمیت مینامم وجود ندارد. اشخاص دارای ارتباط با یکدیگر در ناخودآگاهشان سلطه گری را درنظر دارند، همان گونه که سلطه گری (حاکمیت) ارتباط را از پیش درنظر دارد: البته امکان دارد که از روی اختیار با یکدیگر ارتباط داشته باشد و یا سلطه گر (حاکم) نباشند. باید تاکید کنیم که حاکمیت همیشه در پی ارتباط است و ارتباط قدرتمند همیشه حاکم است. اگر بخواهیم با همین رویکرد ادامه دهیم بی شک تجربه ٔ ژنه قابل توجه است.

برای انتقال مفهوم این تجربه که تنها تجربه یک نویسنده نیست؛ بلکه تجربهٔ مردی ست که هر شکلی از قانون و هر نوعی از تابو در جامعه را نقض کرده است— من باید با تشریح جنبه ٔ انسانی حاکمیت (سلطه گری) و نقش ارتباط در آن و فاصلهاش با حیوانیت آغاز کنم، بشریت برمبنای حفظ تابوها بنا نهاده شده است, برخی از تابوها نظیر: ممنوعیت زنای با محارم، نزدیکی در زمان قاعدگی، هرزگی، کشتار و مصرف گوشت انسان جهانی هستند؛ در وهله ٔ نخست، غریب ترین اشیاء با توجه به زمان و مکان متفاوت و جزو تابوها هستند و کسی قصد فراتررفتن از آن را ندارد.

هر زمانی که موانع و تابوهای بی شمار زندگی عیان شدهاند گزارههای چون ارتباط و حاکمیت هم عیان شدهاند. موانع ذکر شده و تابوها میتوانند تا حد زیادی گزارههای یاد شده را نقض کنند، بنابراین نباید متعجب از آن باشیم که چرا دنباله روی حاکمیت بودن با نقض ممنوعیتها مرتبط است. به عنوان مثال در دورانی در مصر حاکمیت با زنای با محارم حکام مشکلی نداشت!! از خودگذشتگی و جنایتی در رفتار حاکمیت رویت می گردید: کشتن قربانی به معنی نقض قانون است؛ اما در شرایطی هم ناقض قانون نیست، تحت شروطی رفتار متناقض با قوانین تقدیس نشده (غیرمقدس) مجاز است و در طول دوران حاکمیت معین می گردد. بنابراین، خلق عنصری حاکم (یا مقدس) دارای ویژگی بنیادین به نفی برخی از محدودیتها می انجامد، آنچه که از ما موجوداتی انسانی می سازد —به رفتار مغایر با حیوانات —نیز بستگی دارد. این بدان معنی ست که حاکمیت در جستجوی آنست که ما (بشریت) خود را بالاتر از آنچه که هستیم قرار دهیم, همچنین این بدان معنی ست که ارتباطات بنیادین تنها در یک شرایط رخ می دهند— و آن اینست که ما به کمک شرارت به سوی نقض قوانین حرکت کنیم.

ژنه از گرایشی کلاسیک برخوردارست که در آن حاکمیت را در شرارت جستجو می کند و شیطان برایش لحظاتي خلسه وار را مهيا ميسازد كه به واسطه أن وجودش از هم مي پاشد, اگرچه وي زنده مي ماند؛ اما از ذاتی (ماهیتی) که او را محدود میسازد می گریزد. اما ژنه، برقراری ارتباط را نمی پذیرد. با چنین رویهای وی هرگز با حاکمیت ارتباط برقرار نمی کند، او در انزوای خویش به دنبال دغدغه ٔ (مشغولیت ذهنی) خویش است یا همانگونه که سارتر می گوید: صرفاً" بواسطه ٔ "بودن "از خویش رها می گردد تا به حدی که خویش را به صورت کامل" به شری که از ارتباط با آن می گریزد می سیارد. همه چیز در این مرحله مشخص میشود. آنچه که ژنه را پایین نگه میدارد، انزوایی است که او خویش را در آن محبوس می کند, انزوایی که نقش دیگران در آن مبهم و خنثی است. او پیروی شرارتی ست که حاکمیت در آن در خدمت منفعت خویش باشد. شرارت پذیرفته شده توسط حاکمیت لزوماً"محدود است. حاکمیت آن را محدود می سازد و به هنگام برقراری ارتباطات, خویش را در تقابل با تمام آن چیزهایی قرار می دهد که او را به استثمار در می آورد. حاکمیت با آنچه که بیانگر جنبه ٔ مقدس اخلاقیات است مخالفت می کند. من تأیید می کنم که ژنه قصد داشت تا مقدس گردد, من تأیید می کنم که در ژنه تمایل به شرارت از علاقه ٔ شخصیاش هم فراتر رفت، وی شرارت را در ازای ارزشی معنوی میخواست و اینکه او تجربهاش را بدون روی گرداندن از بزهکاری و اعمال خطرناک دنبال کرد. هیچ امر مبتذلی توجیه گر این شکست نیست، اما این شکست بسان سیاهچال است که به – نسبت زندانهای حقیقی – محافظت بیشتری از آن انجام میشود، سرنوشت وحشتناک ژنه وی را در ژرفای بی اعتمادیاش محبوس کرده

است. او هر گز بصورت کامل تسلیم محرکهای غیرمنطقی ای که سبب اتحاد هستی می شود نمی گردد، بلکه أنها را به شرطی با یکدیگر متحد میسازد که شبهات, تردیدها و ترس از خویش که در تغییر هر موجودی دخیل هستند را کنار بگذارند. سارتر تقسیر درستی از این اندوه حزن آلود ژنه ارائه میدهد. تحسين ادبي اغراق آلود مانع از اين نشده است كه سارتر، ژنه را قضاوت نكند. به واقع آن تحسين ادبي به او این امکان را داده تا وی چنین کاری را انجام دهد و این قضاوتی بسیار دقیق است که با همدلی در هم آمیخته شده است. سارتر بر روی این نکته تاکید می کند: اگرچه ژنه، بواسطه ٔ تناقضات گرایشهایش بدترین عذابها را در پیش رویش می بیند، اما وی در جستجوی"پوچی غیرممکن"است و در نهایت، هستی (بودن) را برای وجود خویش می طلبد. او باید به هستی برسد، وی هستی چیزها را برای خویش میخواهد ... "این وجود"، باید بدون به خطر انداختن هستی باشد: باید در درون خودش باشد". ژنه قصد دارد تا "خویش را نابود کند" و اگر این درست باشد — پس گفته ٔ سارتر هم درست است — که ژنه در جستجوی نقطهای ست که برتون با توجه به رویکردش نسبت به حاکمیت، آن را بعنوان نقطهای تعریف می کند که "زندگی و مرگ، واقعیت و تخیل، گذشته و آینده، اوج و فرودها, دیگر در تناقض با یکدیگر درک نمی شوند..."؛ باید تغییری بنیادین رخ دهدر به واقع، سارتر اینگونه ادامه می دهد: "برتون امیدوار است که اگر فرجام سوررئالیسم را نبیند، حداقل با آن به نحوی ادغام گردد که در آن بینش و هستی یکی هستند...". تقدس ژنه همان سوررئالیسم برتون است که به شکل معکوس, غیرقابل دسترس و حقیقی وجود، شناخته می شود..."آن، حاکمیت *به زور تصاحب شده*، حاکمیت مرده ٔ کسی ست که گرایشات معتزلانه اش برای حاکمیت، خیانت به (افشاء راز) حاکمیت تلقی می گردد.

فصل نهم: اشعار

# هر آنچه باید درباره مترجم اشعار باتای بدانید: مارک اسپیتزر

وی در مینیاپولیس بزرگ شد و مدرک کارشناسی خویش را از دانشگاه مینه سوتا اخذ کرد, او در سال 1992 مدرک کارشناسی ارشد خویش را در رشته ٔ نویسندگی از دانشگاه کلرادو اخذ کرد و پس از آن به فرانسه رفت و چندین سال را در آنجا سپری کرد, وی علاوه بر زندگی در فرانسه به ترجمه ٔ نمایشنامههای ژان ژنه از زبان فرانسه به

انگلیسی پرداخت, بسیاری از داستانها, مقالات و اشعار وی در بسیاری از مجلات معتبر فرانسوی به چاپ رسیده است. ترجمه ٔ اسپیتزر از لویی فردینان سلین به همراه ترجمههایش از اشعار رمبو و سایر آثارش توسط ناشران مختلف در تمام این سالها منتشر و عرضه شده است, وی در حال حاضر در لوئیزیانا زندگی می کند و در دانشگاه همان ایالت به عنوان استاد دانشگاه به تدریس مشغول است.

پیشگفتار مترجم اشعار ژرژ باتای: به قلم مارک اسپیتزر ژرژ باتای  $^{77}$  (1897–1962) در پوی – له – دووم  $^{77}$  فرانسه زاده شد و در ریمس  $^{77}$  بالیده شد، وی پسر یک پدر نابینا و فلج بود که به علت سفلیس عصبی در اواخر عمر دیوانه شد. بنا به گفته های باتای وی دانش آموز خیلی خوبی نبوده است و در سال 1913 از دبیرستان اخراج شد. بر مبنای منابعی دیگر وی درس و مدرسه را برای آنکه تمام وقت خویش را به آموزه های کاتولیکی تخصیص دهد رها کرد.

گفتن از حقایق در باب باتای کمی دشوار به نظر میرسد چرا که برای کسب اطلاعات در باب باتای از دو منبع اصلی بهره می گیریم: نخست باتای و سپس پژوهشگرانی که به آنچه که باتای در باب خویش نوشته اعتماد می کنند. هنوز نمی توان میزان اغراق در باب بیوگرافی باتای را مشخص نمود, برخی بر این باور هستند که باتای پس از تغییر مذهبش در سال 1914 مبدل به یک متعصب تندرو شد؛ اما باتای خود وجود چنین دورانی در زندگیش را رد می کند, در همین دوران بود که باتای و مادرش به علت پیشروی آلمانی ها به سمت ریمس مجبور به رهاکردن و ترک پدر شدند, هر چند که پدر باتای چندی بعد با جهان وداع کرد.

پس از این اتفاق باتای به خدمت فراخوانده شد؛ اما به علت آنکه درگیر بیماری شد در سال 1917 از خدمت ترخیص شد, پس از آن باتای به Ecole des Chartes ارفت تا به عنوان کتابدار آموزش ببیند. او مدتی را در اسپانیا گذراند، سپس در Bibliotheque Nationale مکانی که بیست سال از زمان خویش را در در آنجا صرف نمود به نگارش، تحقیق و انتشار گسترده مقالات در بسیاری از شاخهها از جمله: تاریخ، دین، فلسفه، معماری، هنر، تاریخ هنر، ادبیات، جنسیت، باستان شناسی، جامعه شناسی، سیاست و اقتصاد پرداخت.

در این بین، باتای موفق به برقراری ارتباط با سورئالیستها شد (و هر چندکه بعدها از آنها جدا شد). وی به همراه آنتونین آرتو<sup>۳۵</sup> به دلیل عدم سازش با آندره برتون "از جمع سورئالیستها طرد شدند". دیری نپایید که باتای پس از جدایی از سورئالیستها به موعظه ٔ جمع زیادی از هنرمندان و نویسندگان نافرجام (از جمله راجر ویتراک، جوآن میرو، رابرت دسنوس، ژاک پرورت، میشل لیریس، ژرژ لیمبور، آندره ماسون و ...) پرداخت. باتای و دیگر اشخاص طرد شده را "سورئالیستهای شورشی"لقب دادهاند.

برتون ۳۶ در باب مانیفست سورئالیسم (1929) درباره أباتای گفت:

باتای تمایل دارد تا در جهان تنها به آنچه که خبیثترین، دلسردکنندهترین و فاسدترین است گرایش پیدا کند و این را در باب باتای از گذشته تاکنون میدانیم، هم اکنون هم شاهد بازگشت مخرب وی به ماتریالیسم ضد دیالکتیک گذشته هستیم.

سپس برتون به این موضوع اشاره می کند که باتای "فیلسوفی بی ارزش" است. این قبیل جار و جنجالها در آن زمان عرف بود. این دوره (از آغاز جنگ جهانی اول تا پایان جنگ جهانی دوم) دورهای نامطلوب بود. اسکاتلندیها

<sup>32</sup> Georges Albert Maurice Victor Bataille

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> - Puy-Le-Dome France

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> - Reims

<sup>35 -</sup> Antonin Artaud

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> - Breton

چنین بحث و جدلی را "پرواز" می نامند (که در آن گفتمان شکل شاعرانه ای به خود می گرفت)، اما فرانسوی ها آن را "جدال" (که در آن گفتمان از جهتی منفی برخوردارست) می نامیدند. برتون به آرتو حمله می کرد، آرتو به برتون (که با رمبو  $^{77}$  سلین  $^{77}$  را محکوم می کرد و سلین همه را محکوم می کرد. تفاوت در استفاده از زبان، دیدگاههای فلسفی، موضع گیری در مورد فاشیسم و حتی نگرش آنها نسبت به موضوعات بیهوده (مزخرفات) فرصت مناسبی را برای متفکران معاصر با ایجاد اینگونه چالشهای فکری مهیا ساخته بود.

در همین حال، تیتر و محتوای مجلات متعدد ادبی در فرانسه به تهمت و افترا به شخصیتها اختصاص یافته بود، مارکس و فروید ناشایست شمرده میشدند, نامهها با صدای بلند در کافهها خوانده می شدند بطوریکه چه نام کسانی که در آن کافه حضور نداشتند، خوانده می شد. به طور خلاصه، این جدل میان دادائیستها و حامیان تئاتر های نهیلیستی وجود داشت.

باتای در این مدت از چهرههای بسیار تأثیرگذار زمانه ٔ خویش بود, مقالات انتقادی وی در مجلاتش توامان با ایدههای جدیدی مانند پرداختن به موضوعات اجتماعی بوده است و درزمره ٔ پرخواننده ترینها به شمار میرفت, مقالاتش اغلب باعث واکنش مخاطبان می شد (به ویژه آنهایی که موجب ترویج عصیانگری می شدند) در نتیجه، بسیاری از مفاهیمی که توسط باتای مطرح می شد توسط همکاران وی و شاگردان آنها مورد توجه قرار می گرفت, از جمله ٔ مهم ترین آنها می توان به موریس بلانشو، رولان بارت، ژاک دریدا و ژان بودریار اشاره کرد. با این حال میشل فوکو به عنوان "یکی از مهم ترین نویسندگان قرن ما" بیشترین تأثیر را از آثار باتای گرفت.

باتای به دلیل داشتن دو اثر مهم در ادبیات غرب حائز اهمیت است. نخست داستان چشم <sup>۴۰</sup> که پس از انتشار در سال 1928 تأثیر زیادی بر فرانسه و تمام جهان گذاشت. داستان چشم به عنوان یک رمان پورنوگرافیک شناخته شده است که با مطرح کردن تابوها, مسائل جنسی وابسته به عشق شهوانی را مطرح میکند.

از دیگرسو باتای به خاطر "فلسفهاش" (و برای تعمیم آن) شهرت دارد, وی تفسیری نیهیلیستی, نوین, نیچه انگارانه ای از هگل، مارکس و ساد $^{17}$  ارائه داده بود همراه با تفریط وابسته به عشق شهوانی که از سوی فیلسوفان بورژوازی قرن بیستم به سختی پذیرفته می شد—حتی با وجود آنکه به ظاهر ٔ جنبش سوررئالیستها تا حدود زیادی به تفسیرهای فرویدی متکی بود. در اکثریت مواقع نظریههای باتای بسیار صریح بود و مثالهایش تصویرسازی از برهنگی بودند حتی بسیاری از مثالهای ارائه شده وی برای کالج سوشیولوژی  $^{77}$  نامناسب تلقی می شد, هر چند که این موضوع بسیار تعجب برانگیز است که با توجه به تمایل فرانسویها به مقابله با چنین نظریاتی و پس از آن مناسب دانستن بسیار تعجب برانگیز است که با توجه به تمایل فرانسویها به مقابله با چنین نظریاتی و پس از آن مناسب دانستن

<sup>37</sup> Jean Nicolas Arthur Rimbaud

<sup>38 -</sup> Sartre

<sup>39 -</sup> Celine

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> - Histoire de l'oeil

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> - Hegel, Marx, and Sade

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> - Frangaise

همان موارد "غیرقابل قبول به لحاظ اجتماعی"، جنایتکاران، معتادان به مواد مخدر و "منحرفان جنسی"عنوان بزرگترین شاعران فرانسوی را یدک میکشند.

از این رو پرسشی که امروز باقی مانده این است که آیا باتای واقعاً حرفی برای گفتن داشت یا او تنها سعی در شوکه کردن و تحریک اذهان داشت؟ فوکو و بارت $^{77}$ , بی شک، موافق این امر هستند که باتای یک نابغه بود. با این حال به احتمال زیاد از دیدگاه برتون و سارتر، باتای تنها اهل خودنمایی بوده است و این بحث همچنان تا به امروز ادامه دارد.

شعر ژرژ باتای قطعاً یک شعر فلسفی ست. مضامین خاصی نظیر – بی حد و حصر بودن، غیرممکن بودن، خلاً، خواسته، نیستی – در ابیات او به چشم میخورد. این مضامین از پیش در فلسفه باتای تعریف شدهاند؛ اما در شعر شکل دیگری پیدا می کنند به گونهای که وی به شکلی انتزاعی و به دور از ذهن مخاطب میسراید؛ بنابراین تضمینی بر همیشه منطقی بودن اشعارش وجود ندارد.

این بدان دلیل است که اشعار باتای هرگز در متن ادبیات فرانسه قرار نگرفته بود. به عبارت دیگر هیچگاه مشخص نشد که شعر باتای از کجا میآید و به کجا میرود، شعرهای او در دستهای قرار میگیرند که "استمنای فکری" نامیده میشوند. بنابراین، هدف آنچه که در ادامه مطرح خواهیم کرد مطرح ساختن فضاها و زمینههای موجود در شعرش برای بحث و به میان کشیدن آن است.

باتای در اواخر زندگیاش شعر سرائیدن را آغاز کرد. بیشتر اشعار وی بین سالهای 1942 تا 1957 سروده شده است, است (و نقدهای مختلفی در باب آن منتشر شده است). برخی از اشعار وی در مجلات آن زمان نیز منتشر شده است, با این وجود، عمده ٔ اشعار وی در طول جنگ جهانی دوم سرائیده شد. مجموعه ٔ نفرت از شعر برای نخستین بار در سال 1947 منتشر شد که شامل بخشی شعرگونه بود. این اشعار به همراه اشعاری مانند یازده قطعه ٔ منتخب آرک آنژلیک نسبت به آنها بی توجهی صورت گرفت و تنها کسی که نسبت به این اشعار در کتابی سخن به میان آورد, ژاک چتین بود، وی در کتابش که در سال 1973 منتشر شد با استفاده از شعر باتای ارتباط میان اشعار وی با زیبایی شناسی را مطرح ساخت و به حق, شعر از دیدگاه ژرژ باتای تمرین "فلسفهاش" بود. اساساً باتای معتقد بود که شعر شیوهای است که می توان به واسطه ٔ آن از طبیعت فراتر رفت و به یک ابرمرد زرتشتی تبدیل شد. به عنوان مثال به شیوهای است که می توان به واسطه ٔ آن از طبیعت فراتر رفت و به یک ابرمرد زرتشتی تبدیل شد. به عنوان مثال به شیوهای است که می توان به واسطه ٔ کنید:

```
اگر از طبیعت فراتر نرفتم، با جهشی فراتر از "سکون"، قانون را بازگو می کنم....
```

اما طبیعت مرا به بازی می گیرد،

مرا به فراتر از قوانین رهنمون می کند

به سوی محدودیتهایی که بانی محبوبیت در نزد انسانهای فروتن میشود

مرا به فراسوی خودش پرتاب می کند.

•••

اگر برآشفته شوم طبیعی ست ....

-

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> - Foucault and Barthes

هذیان شاعرانه در طبیعت جایگاه خویش را دارد..

از نظر باتای، ایده ٔ دستیابی به شعر و ماهیت درونی آن با امور غیرممکن در رابطه بود. به نظر باتای، غیرممکن "آن چیزیست که به هیچ وجه قابل درک نیست، آنچه که بدون حل شدن خویش در آن نمی توانیم به آن دست یابیم."

از این رو بعدها مجموعه ٔ نفرت از شعر به غیرممکن تغییر نام داد ,این مجموعه دارای ارجاعی به اَرتور رمبو هم میباشد. باتای بر این باور بود که رمبو به اَنچه که ممکن بود (که البته فتح غیرممکنهاست) دست یافته است، بنابراین جای تعجب ندارد که باتای در جستجوی رسیدن به افکاری یکسو به واسطه ٔ بی نظمی بود: صدایی اثیری و قدرتمند در اشعارش به چشم میخورد.

اما باتای زیرک است. وی در "مقدمه" چاپ دوم غیرممکن در باب امور غیرممکن مینویسد: من فکر می کنم تنها در یک صورت و معنا روایتهای من به غیرممکنها میرسند." اما ظاهراً او با خودش در پارادوکس بسر میبرد چرا که به خواننده اجازه نمی دهد باور کند که باتای آن را به همان معنایی که تلویحاً و پیش از این گفته بود، به انجام رسانده است: "همچنان که به شعر نزدیک تر می شوم، آن را از دست می دهم".

#### اما چرا باتای چنین می گفت؟

غیرممکن در نهایت غیرممکن است-با این حال باتای فضایی در نزدیکی امر غیرممکن را پیشنهاد میدهد که می توان از طریق شعر به آن رسید: "شعر یکی را همزمان از شب و روز حذف می کند."و در این فضا (که به همان اندازه می تواند به یک امر غیرممکن نزدیک باشد) غیرممکنها حداقل به صورت موقت قابل تجربه هستند و نتیجه ٔ اصلی تجربه ٔ یک امر غیرممکن، عدم وجود آن است، باتای اظهار داشت:

شعر به سادگی یک بیراهه بود: به واسطه ٔ آن از دنیای هیاهو و جدلها که برای من به یک دنیای طبیعی بود، گریختم. با شعر وارد گوری شدم که از مرگ جهان منطقی، بی نهایت ممکنها برایم زاده شد.

این دقیقاً همان چیزی است که ژان پل سارتر در برخورد با باتای به آن اعتراض می کند. در کتاب موقعیتها (1947) سارتر به این نکته اشاره می کند: "باتای متعجب است از اینکه چگونه سکوت را با کلمات بیان کند, علاوه بر این، او از استفاده از گفتمان و جدل پشیمان است و به واسطه ٔ آن از همه زبانها متنفر است".

اما بین فرار از زبان و فرار از منطق تفاوتی وجود دارد. باتای در تلاش برای فرار از زبان نبود، او آن را به طریقی ارزشمند به کار میبرد تا از یک "وجود" بی معنا بگریزد، به نحوی که این ارزش در موجوداتی که در شعر او با یکدیگر برخورد دارند انعکاس مییابد:

آسمان کویری شده ناهموارست همچون صدای خالی تابوت در هم تنیدگی هستی

سر نهفته ٔ هستی مرض هستی قی کردن اَفتاب سیاه...

در اینجاست که "طبیعتی وابسته به عشقی شهوانی" پدیدار می شود. باتای نه تنها معتقد بود که همه چیز مربوط به غریزه و مرگ در رابطه جنسی است، بلکه معتقد بود که شعر محصول "نفرت" (و دیگر احساسات افراطی) است, همان گونه که لذت اروتیک به نابودی خود منجر می شود. به عنوان مثال این تفکر را در باب اروتیسیسم, مرگ و احساس با توجه به نظریات باتای در نظر بگیرید:

آیا حوزه ٔ اروتیسیسم و خشونت، پارادوکس و نقض مرزهای مرگ و جنایت است؟ تمام کار اروتیسیسم این است که به هسته ٔ بنیادین موجود زنده ضربه بزند تا قلبش را از تپش بازدارد.

البته این دیدگاه جذاب باتای تحت تأثیر کسانی نظیر ژیل دی رایس، ژان ژنه, مارکی دو ساد و همه کسانی بوده که معمولاً در طبیعت انسانی, انسانهایی خطرناک تلقی می شوند. باتای به فرضیه جدا شده از عمل جنسی باور نداشت و تنها به واقع گرایی علاقه مند بود. به زعم باتای، ژیل دی رایس با ادغام میل و مرگ در یک عمل واحد (ذبح / بدخوابی پسران کوچک) محدودیتهای اخلاقی و اجتماعی را دور زده بود. و البته ژنه یک جنایتکار افسانهای بود که به آرزوهای عمیقی که در سر می پروراند خیانت کرد.

با این حال، چنین تجربههای درونی برای باتای کنایه آمیز بودند؛ اما حقیقت داشتند و ترکیب این حقایق (حقایق وابسته به عشق شهوانی) را می توان در نافرجام ترین لحظات باتای مشاهده کرد:

> نبود عشق حقیقت است و همه چیز در نبود عشق دروغ است چیزی در جهان که آمیخته با دروغ نباشد نیست در قیاس با آنچه که عدم عشق نامیده می شود عشق جبون است و عشق نیست عشق تقلیدی تمسخر آلود از عدم عشق است

> > حقیقت تقلیدی تمسخر آلود از دروغ است جهان بسان خودکشی دگرباشان است.

(از مجموعه أيازده قطعه أمنتخب أرك أنثرليك")

از این رو، در پس بی معنایی باتای –که در ابیاتش هویداست – معنایی نهفته است. بنابراین برای کسانی که با نثر باتای اَشنا باتای اَشنا هستند، بدون شک ارتباطی در این شعرها وجود خواهد داشت. اما برای کسانی که با نثر باتای اَشنا نیستند، نیروهای احساسی در شعر او هنوز هم می توانند حسی قوی برای آنچه که او بیان می کند، ایجاد کند. باتای شعر نوشت تا درک و احساس شود: همه ٔ ما احساس می کنیم که شعر چیست... شعر به سوژه و همه ٔ اشکال اروتیسیسم منتهی می شود – به ترکیب اشیا که بصورت جداگانه ما را به ابدیت می رساند، شعر ما را به مرگ و به واسطه ٔ مرگ به استمرار می رساند. شعر ابدیت است؛ همانگونه که خورشید با دریا همگونی دارد.

اما تطابق ترجمههای اشعار انگلیسی و فرانسوی، داستان دیگری دارد. همیشه کسانی هستند که مدعیاند ترجمههای شاعرانه غیرممکن است، وقتی یک مترجم اثر یک نویسنده را به زبان دیگری برگردان و تأویل می کند، معنا، صدا و آهنگ کلام از دست میرود.

یک ترجمه همیشه قربانی ست، اما با این وجود باز هم میتوان به ایده ٔ اصلی اثر نزدیک شد، این بدان معناست که میتوان از همان ترجمهای بهره گرفت که بیشترین قرابت معنایی به اثر را دارد. به عبارت دیگر اگر در ترجمه بالاخص ترجمه شعر, استانداردهای تعیین شده رعایت گردد در این صورت غیرممکن, ممکن میشود. با این حال، آزمودن اینکه آیا ترجمه درست یا نادرست است تنها بصورت فردی امکان پذیر است و این امر بسته به آنست که مترجم به هنگام ترجمه چه چیزی را درک کرده است و آیا درک وی از متن مقبول بوده یا نبوده است.

در اکثر موارد، ترجمه ٔ اشعار این مجموعه تحت اللفظی بوده است و سعی کردهام تا با دقت ویژهای به هجاها و آواها بپردازم. همچنین سعی کردهام در عین وفاداری به اشعار باتای تا حد ممکن از خودسرانه ترجمه کردن پرهیز نمایم؛ اما با این حال، گاهی اوقات نمی توانستم به زبان او وفادار بمانم که این موضوع در ترجمه از زبان فرانسه نیز مشهود بود، اگرچه من عهده دار ترجمه به زبان انگلیسی بودهام. با این حال مواردی هم وجود دارد که سعی کردهام ورای بحث دستور زبان، نثر باتای را دست نخورده نگاه دارم.

اما مشکل رایج در ترجمه ٔ شعر باتای (مانند ترجمه ٔ هر شعر دیگری) این است که میبایست چه رویکردی در باب چند معنایی اتخاذ گردد. زبان باتای دست نیافتنی است. اشعار وی حاوی اصطلاحات اَرکائیک و همچنین اَرگوت (ضد زبان و رمزاَلود) است. واژگانی وجود دارند که همزمان نقش فعلی و همینطور تعدیل کننده را ایفا می کنند و بعضی واژگان هم فراجنسیتی هستند.

بنابراین من چنین رویکردی را اتخاذ نمودهام: سعی کرد ه ام کارآمدترین راه حلها را به زبان انگلیسی انتخاب کنم، مگر در چند مورد بصورت مجزا دیدگاههایم را در بخش "یادداشتهای متفرقه درباره متن" در انتهای کتاب آوردهام. با این وجود، اگر کسی به متن اصلی (فرانسوی) اثر رجوع کند و با باتای آشنایی داشته باشد، قطعاً با ترجمهای فراتر از حد انتظار مواجه خواهد شد. این همان روشی است که باتای در جستجوی آن بود. شعرهای او انعطاف پذیر است یعنی می توانند دیدگاههای مختلفی را در خود جای دهند، این رویکرد تنها به دلیل ابهام و یا تفسیری که از آنها صورت گرفته نیست؛ بلکه به دلیل کثرت (وام گرفته از والت ویتمن) اصطلاحات دشوار است. کثرت احتمالات احتمالای.

به عنوان مثال بیت فوق دارای معانی بسیاری است:

JE penche sur la caisse JE ai mon envie de vomir

ترجمه ادبیاش اینگونه خواهد بود:

روی محفظه خم شدم من دارم میل به قی کردن دارم

يا ترجمه أ مصطلح أن اينگونه خواهد شد:

روی محفظه خم شدم من میخواهم میخواهم قی کنم

فعل "envier" می تواند به انواع مختلف حسادت اشاره داشته باشد. همچنین می تواند به معنای "اشتیاق برای"، "تمنا برای"، "خواهش برای"، "اشتیاق"، "طمع" یا هر شکل دیگری از میل باشد. کاربرد "envie" تمام این معانی را در بر می گیرد و نه تنها این موضوع بلکه باتای گاهی اوقات با این مفهوم بازی می کند؛ مثلاً فعل en" "size را ذرین بیت ناگاه به زندگی تغییر معنا می دهد.

به اسم "caisse" دقت کنید که می تواند به معنای "جعبه"، "صندوق"، "خزانه"، "دخل مغازه" یا "صندوق پول" باشد. اگرچه در ترجمهای که انجام دادهام معادل "جعبه" را ترجیح می دهم، با توجه به محتوایی که "la caisse" در آن بکارگرفته می شود: اگر بخواهیم بصورت لغوی به آن بنگریم حتی می تواند معنای دندانهای مصنوعی را هم بدهد؛ اما محتوای متون باتای خود بازتولید "عدم" در "کارخانه ٔ پوچی ست (نگاه کنید به شعر "خود را میان مردگان می افکنم).

سپس ابیات باتای برای ایجاد سردرگمی بیشتر کمرنگ تر می شوند. هنگامی که به زبان فرانسه صحبت می کنیم، از نظر دستوری "JE ai" صدایی مانند "JE hais" میدهد که به معنای "من متنفرم" ترجمه می شود.

من به این شعر به این دلیل اشاره می کنم چرا که بی نظم ترین شعر باتای است که نشان می دهد شعر وی تا چه حد می تواند انعطاف پذیر باشد و کیفیت آن در هر زبانی غیر معمول است. این بدین معنا نیست که شاعران فرانسوی دیگری نیستند که چنین کیفیتی را ارائه داده باشند؛ اما بی شک شاعران زیادی نبودهاند که این کار را با کیفیت باتای به انجام رسانده باشند.

دلیل دیگری که من به این شعر اشاره کردم اینست که مضمونی را مطرح می کند که در ابیاتش به وضوح روشن است. باتای در زمان خود نویسندهای بنام بود که اغلب اشعارش از هم پاشیده و منفصل از یکدیگر بودند و مانند پازلی به هم ریخته سعی می کرد تا آنها را مجدداً بازسازی نماید. باتای بازیافت شعر خویش بود. بکارگیری واژه ٔ "بازسازی "توسط نگارنده نباید به عنوان یک دیدگاه قضاوت محور در نظر گرفته شود. بازسازی خطوط شعری در نگاه باتای به معنای بازسازی مجدد افکارش در جهت دستیابی به تفکری نوین بود. بنابراین، این مجموعه خود نمایانگر نقش بازسازی افکار در نزد باتای بوده که به هنگام تکمیل اشعارش اجتناب ناپذیر بوده است.

همچنین باید توجه داشته باشیم که اشعار این کتاب توسط مجلات گوناگون گردآوری شده و نود درصد از اشعار شناخته شده باتای است. باقیمانده ٔ اشعار باتای در زمانی که وی مشغول تحصیل در رشته ٔ زبان انگلیسی بود غیرقابل دستیابی شد و مشکلات زیادی برای دسترسی به آنها وجود دارد، از دیگر سو نمی توان اجازه چاپ برخی از شعرهایی را که قبلاً در کتاب آقای نیچه آمدهاند و توسط بروس بون ترجمه شدهاند را گرفت و به ترجمه ٔ مجدد آنها پرداخت. تنها تعداد کمی از شعرهای باتای وجود دارد که در مجلات ناشناخته ادبی فرانسه چاپ شدهاند که در گذر زمان دسترسی به آنها سخت شده است و در زمان گردآوری این کتاب هم قابل دسترسی نبودند, شعرهایی هم از باتای وجود دارند که بصورت پراکنده در قالب داستانهای باتای آمدهاند. این نکته را یادآوری می کنم که شعرهای گردآوری شده از باتای در این مجموعه توانسته این مجموعه را به کامل ترین مجموعه شعر باتای مبدل کند اما بازتاب دهنده کل مجموعه ٔ اشعار وی نیست.

این نخستین مجموعه ٔ کتاب شعر باتای است که به زبان انگلیسی ترجمه شده است. شعر باتای برای دههها نادیده گرفته شده است، اما به علت کم اهمیت بودنش نبوده است؛ بلکه اشعار وی توسط "سورئالیستها طرد شد"برتون و سورئالیستها ترجیح دادند تا این اشعار نادیده گرفته شود یا اینکه می توانست به دلیل آن باشد که باتای هنر را امری بیش از حد شخصی در زندگیش می دانست. حال دیگر نمی خواهم در مورد این احتمالات سخن بگویم تنها این نکته را اضافه می کنم که اگر شعر باتای بر ادبیات آن زمان تاثیر گذار نبوده است حداقل بر روی سورئالیستهایی که تحت تأثیر ایدههای شعری وی بوده اند، بسیار تأثیر گذار بوده است

## اشعار

# دوشيزه

دوشیزه ٔ محبوبم با کفشهای توری و دهان معطرش بوی خوشش

بادی بهشتی از ابر سرش میوزد و ناگاه که ابر واژگونه میشود ستارهای پایین میافتد قلبی که بسان دهان میگرید قلبی که از کار میافتد سوسنها میسوزند و آفتاب از گلویش میتابد

#### خنديدن

بخند و بخند در زیر نور خورشید در میا*ن گ*زنهها

روی سنگریزهها چون اردکها در زیر باران همچون شاشیدن پاپ روی مادر و تابوتی پر از مدفوع

## اشعار محذوف

خانهها ده و صدها خانه ٔ ویران

صدها و هزاران مرده اندوهی پوچ رج سايەھا این شب ممتد و مختنق چشمان مرده با قلبی تھی و سری گنگ و جنون بی باری حتی در برابر روزنه ستارگان حتی در برابر جوهره ٔ شب حتی در برابر چشمان بی سو حتی در برابر این سکوت سترگ حتى در برابر اين حافظه ٔ شلوغ حتی در برابر فریاد زنی مجنون حتی در برابر غم و اندوه قبر حتی در برابر حلول مرگم

### ديوار

تبر تبری به من بده تا خود را بترسانم از سایهام روی دیوار

بیزارم خستهام و حس پوچی دارم

### پنجره

پرنده ٔ کوچک هزاران رنگ اَسمانی به رنگ مرگ

کلاغ سیاه چشمان مرده اشکهای باد آسمان را میشکافد نجواهای زن مرده بنون آسمان را میشکافد جنون آسمان را میشکافد اندوه زمین در آسمان نشانی از سکوت و پوچی کوههای اخضر و اصفر سقوط شب من خفی شده در روشناییات من خفی شده در روشنایی روز هویداست جسم من در روشنایی روز هویداست و قلب آدمی را میفشارد

### ژاله

مرگ, معشوق من ستاره, اَبستن قلبی یخ گون قلبی اَب گون قلبی اَب گون قلبی اَب گون

قلبی ژاله گون ستارهای خاکسترگون سکوتی بی لب

دژ

شباهنگام رنجهای کوچکم مرا در هم شکست شکستی بسان ویرانی صخرههای عریان شکستی بسان فروپاشی دیواری بزرگ شکستی بسان آسمانی تاریک

شکستی بسان فروریختن سنگهای بی روح آسمان خراشی دهشتناک

# بی مفہوم

عقربه ٔ قلبم به خواب میرود

هجاها را فریاد می کشم تا بدانند که گم شدهام طرهام را کنار میزنم تا برای مرده زار بزنم سییده دم از راه نرسیده است

### فلق

ردپا را پاک می کنم واژه را پاک می کنم اینجا

نفس تنگ است

نقاب

نقاب مرگ برای فرار از سکوت

چهره ٔ روزنامهها را پوشانده روزنامهها بوی تعفن گرفتهاند

### شب سیاه

همسایهات را بسان خودت به استهزا می گیری اشک عشق از روده و معده ٔ روشنفکران در آمده است نسیان دوست و همراه مرد قاتل است

با تمام احترامی که برای شما قائلم من میروم

## آهنگ من

آسمان را از عطر حضور خویش پر می کنم فریاد من شبیه آواز پرندگان نیست اوج آهنگ من شبیه جهش زنجره ها

در شبهای تابستانی نیست درد من مرگ مردمی نیست که از زبان تلخ می گریزند من نمیمیرم چرا که هیچم نام فریادی که ابرها را میشکافد چیست من نمىخندم چراکه هرگز نمی گریم من فریاد می کشم آسمان را میشکافم بسان زمانی که گلوی مرده را میشکافیم من بسان گاوی نر در زیر باران أرامم احمقانهتر از غرش صاعقه خندیدن از اعماق وجودست میخواهم چنان همهمه و آشوبی به پا کنم که دیگر کسی یارای شنیدن هیچ چیزی را نداشته باشد

### بامداد

خون را چون بزاق دهانت تف کن قدارهها چون ژاله بر سرم میبارند و من خواهم مرد از لبه ٔ پرتگاه

به آسمان پرستاره بنگر اشک زلال را بنگر تو را در ستاره یافتم تو را در مرگ یافتم صقیع دهان منی بوی زنی مرده میدهی سينههايت بسان تابوت گشوده میشوند می توانید فراتر از تصوراتتان به من بخندید رانهایت پرعطش اند شکم برهنهات ضجههای مرگاند تو همچون ترس زیبایی تو همچون زنی مرده مجنونی ای سراسیمگی خامل ای قلب محیل دلمههای روی شیر خندههای سرخوشانه ٔ مرگ است تو ستارهای هستی که سوسو میزنی و من که تهیام ستارهای که سوسو میزند بسان قلبی دردآگین است ستاره بسان اشک می گرید صدای مرگ به گوش میرسد ستاره آسمان را پوشانده بسان اشکی دردآگین میدانم که دیگر دوستم نداری اما ستاره همچنان سوسو میزند مرگ همچون تیغی برنده قلب تهی را میرنجاند مرا مادرم نفرین کرده بود چه شب درازی چه بیهوده شب بی اشکی

شب پراز و عشق آه قلب شکسته ٔ سنگی جهنم خاکستر دهانم تو مرگ اشکی لعنت به تو لعنت به قلبم چشمان بیمارم که در جستجوی تواند

## نادیده انگاری

1

كلاهي

از نمد از مرگ څواهر هق هق مسرورانه اش سپيدی دريا و نور رنگ پريده گواه مکر و حيلهاند لبخند مرگ

### 2

جنایت قلب این هذیان است

### 3

فهم قوانین پیکره ٔ هوس را به دام میندازد

### 4

الکل شعر سکوتی از جنس مرگ است

### 5

من از بینی ام آسمان عنکبوتی را قی می کنم شقیقه ام خالی و سبک شده

شقیقهام ساطور خورده من مردهام سوسنها تبخیر شدهاند واژگانم نابود شدهاند و من که تا پایان

#### 6

واژگان شعرم تمکین ناپذیرند تعدد واژگان بی اهمیتیشان قلبم را زنده و دور از دیگران نگاه میدارد دهانتان را برای بوسیدن لبان زنی مرده به دهانش میچسبانید؛ اما نفسهایتان یارای آنچنانی ندارد آنچه انسان را در آیینه ٔ هستی گم میکند بی تفاوتی معشوق است هرگز به آن فکر نکن.

#### 7

آذرخش چشمها را به عقب خیره می کند شادی را محو می کند آه پنجره ٔ یخ زده ٔ مرگ اجماع سايه أفاتح مرگ آنچه هستم که نیست با نگاهی به دندانهای مرده مرگ را درک می کنم دریچههای خرد مسدود است اشک از چشمان مرده جاری میشود اشکی که چون آب جاری ست و روحی که

به نسیان سپرده می شود

اما من هیچم و هیچ چیز را نمی بینم بیش از این نمی خندم چرا که به هنگام خنده محو می شوم

جهان 1 خود را در جوار مرگ حفظ می کنم

> آنچه که به من دادهای در دستان یخ زدهام فشردهام

سپس آن را با لبهایم و بزاق دهانم که طعم مرگ میدهند به خاک سپردهام

2

جامه ٔ عرقناک و خونین به تن داشتهام

جامهای عرقناک و خونین به تن داشتهام شبح سرگردان پیرزن باد دندانهایت را کرخت می کند

و زمانی که خواهی مرد من دندانهایت را خواهم بوسید

3

# ژرفای شب

در ژرفای شب ستاره سلاخی شده و در میان گرد و غبار

مدفون شده آسمان تهی و سپید است

### خود را میان مردگان میافکنم

شب بسان عریانی من است ستارگان بسان دندانهای من اند خود را میان مردگان می افکنم جامه ٔ سپید آفتاب به تن کرده ام مرگ همخانه ٔ قلب من است

مانند بیوه زنی بزدل که با هق هق می گرید و من که از ترس قی می کنم بيوه زن؛ چون پرندگان سلاخي شده کودکانه به خویش میخندد به هنگام مرگم دندان بسان سحابی سر اسبی با خنده شیهه می کشند که من مرد مردهام مرد مرده أ سلاخي شده گور نمور خورشید تک دست گورکن با دندانهای مرد مرده مرا محو می کند فرشتهای که بسان کلاغ پرواز می کند با فریاد ستایشت می کند من خالي از تابوتهايم خالی از خویشم در تمام عالَم بوق و کرنای شادی دیوانه وار پیچیده در آسمان سپید و عاری از کینه آذرخش مرگ تمام عالم را فرامیگیرد سرخوشى مفرط ناخنها را خمیده میکند خيال ميكنم در ژرفا*ی* بیکران أن پهنه ٔ متروک جدا از آسمانی ست که میبینم دیگر آن نور کم سو به چشم نمیآید اما خروش شعلهها بزرگتر از آسمان است نیمه تاریک به وقت سپیده دم انتزاع بی شکل

زخمهای تکه تکه انبوهی از پوچیهای فراموش شده از یک سو سوژه ٔ من و از دیگر سو ِ ابژه جهان مثله شده از اندیشههای مرده جایی بیرون از مخروبه می گریم فقدان قدرت سكسكهها فریادهای ناسازگاری ستیزه جویان آه نیستی پوشالی در گستره ٔ پوچی بی پایان چون محفظه ٔ دندان مصنوعی من روی محفظه خم شدم من مىخواھم که قی کنم آه ای شکست خلسه ٔ به هنگام خواب وقتی که ضجه میزنم تو هستی و خواهی بود وقتی که نباشم دیگر نم*ی*شنوم پتکی سنگین سرم را میشکند. شراره بلنداي أسمان زمین و من ستاره أقلبم بسان بزاقي تو را از قلب بیرون میندازد اندوهي غير قابل سنجش مىخندم اما سردم

### خدا

با دستی گرم من میمیرم تو میمیری او کجاست من کجا هستم بی خنده ٔ عمیق

من مردهام مرده مرده مرده در جوهره ٔ شب تیری به سویش شلیک شد من که هستم من نه نه نه اما بیابان شب عظمت که من هستم آن چیست بیابان عظمت شب دیوانه جهشی پوچ و بی بازگشت بی آنکه چیز بدانم مرگ پاسخ انگلی که با رؤیا همزادست هم خانه ٔ خورشید می شوم من بیش از این اشکها چیزی نمیدانم ستارهای که من در پی آن هستم آه مرگ آذرخش جهنم از مرگ من جنون گرفته است

## تمام راه به سوی چکمه ٔ خفی در چشمانت

تمام راه به سوی چکمه ٔ چشمانت تمام راه به سوی اشکهایی از لجن تمام راه به سوی دستهای متورم از چرک تو را به تخطی وا میدارد

از فغانهای در گور جایی که سوتک مرگ شنیده میشود و از عدم امید ستاره در آسمان زاده میشود

# پینوشت:

آن برونته: (زاده ۱۷ ژانویه سال ۱۸۲۰ – درگذشته ۲۸ مه سال ۱۸۴۹) شاعر و نویسنده انگلیسی بود. او یکی از سه خواهر مشهور برونته بود. یکی از معروف ترین کتابهای وی مستأجر عمارت وایلدفل نام دارد. شارلوت برونته: (زاده ۲۱ آوریل ۱۸۱۶ — درگذشت ۳۱ مارس ۱۸۵۵) در تورنتون، همپشر انگلستان، نویسنده و شاعر انگلیسی بود. او و دو خواهرش به نامهای امیلی و آن نویسندگان شهیر انگلیسی هستند، که بهخاطر عمر کوتاهشان نیز شهرت دارند. یکی از معروف ترین کتابهای وی رمان جین ایر است، که آن را با نام هنری کِرِر بل منتشر کرد.

**ژانسنیسم:** از اعجابانگیزترین نمودارهای جنبش فراروانی (تحت تأثیر قراردادن اشیاء با نیروی ذهن) در نیمه اول سده ٔ هجدهم توسط ژانسنیستها (یک فرقه خشکهمقدس کاتولیکی) در پاریس روی داد و علت آن هم مرگ یک خادم مقدس کلیسا به نام فرانسوا دوپاری بود.

آلفرد دریفوس: افسر ستاد توپخانه در ارتش فرانسه بود که به خیانت به کشورش محکوم شده بود. وی که یهودی تبار بود، به جرم «خیانت به جمهوری فرانسه» از طریق «جاسوسی برای آلمان» به محاکمه کشانده شده بود. وی در دادگاه نظامی جنجالی در سال ۱۸۹۴ میلادی، محکوم به خلع درجه و تبعید ابدی به جزیره شیطان در ناحیه گویان در شمال شرقی آمریکای جنوبی شد. پس از حدود پنجسال و کشف اسناد و مدارک جدیدی که دریفوس را بی گناه نشان میداد، بحثهای سیاسی درمورد محاکمه او بالا گرفت.تئودور هرتسل، روزنامهنگار و فعال سیاسی یهودی که جلسات دادگاه آلفرد دریفوس را برای نشریه اتریشی نویه فرایه پرسه گزارش میکرد، در پی ماجراهای دادگاه و مشاهده احساسات یهودستیزانه در در میان افراد جامعه، متقاعد شد که یهودیان نیازمند داشتن کشوری مستقل برای خود هستند و از این روی کتابی را با عنوان «کشور یهود» نوشت و برای رسیدن به این هدف جنبش صهیونیسم را تأسیس کرد.

**ژان سنتوی:** در ماه مارس سال ۱۸۹۵ وقتی پروست لیسانس ادبیات خود را نیز دریافت کرد. در ماه ژوئن در مسابقهای برای گرفتن سمت دستیار کتابدار در کتابخانه مازارین پاریس برنده شد. او همکاری خود را با نشریات ادبی ادامه داد. برای نخستین بار با سونات در دو مینور برای پیانو و ویلن اثر سن سان آشنا شد و نگارش رمان ژان سنتوی آغاز شد، حجم این رمان بالای 900 صفحه تخمین زده شده است و تاکنون هم در ایران ترجمه نشده است.

**ژان ژورس:** (زاده ۳ سپتامبر ۱۸۵۹ درگذشته ۳۱ ژوئیه ۱۹۱۴) یک سیاست مدار سوسیالیست، استاد فلسفه، مبارز، منتقد ادبی، و خبرنگار اهل فرانسه بود. او از بنیان گذاران حزب سوسیالیست فرانسه و نیز پایه گذار روزنامه اومانیته بود که اکنون ارگان حزب کمونیست فرانسه است. ژورس همچنین از واضعان قانون جدایی دولت از کلیسا در سال ۱۹۰۵ میلادی بود، و از مخالفان برجسته در گرفتن جنگ جهانی اول به شمار میرفت. وی که صلحطلب بود و انترناسیونالیست، روز قبل از آغاز جنگ بزرگ به دست یک ناسیونالیست فرانسوی ترور و کشته شد. ژان ژورس همچنین در جریان ماجرای دریفوس از مدافعان این افسر یهودی فرانسوی بود که به اتهام واهی جاسوسی و خیانت به وطن محکوم گشته بود.

امانوئل برل: (اوت ۱۸۹۲ — ۲۱ سپتامبر ۱۹۷۶) روزنامهنگار، تاریخنگار و جستارنویس اهل فرانسه بود. مقبره او در گورستان مون پاریاس پاریس است.

**سدوم و عموره:** جلد چهارم از در جستجوی زمان ازدست رفته نوشته مارسل پروست است که جلد نخست آن در ۱۹۲۱ و سپس دومین آن در ۱۹۲۵ از سوی انتشارات گالیمار به چاپ رسید.

**ژان پولهان:** یکی از سردبیران انتشارات گالیمار و یکی از مدیران سابق مجله La Nouvelle Revue در فرانسه بود.

سورن کی یر کگور: فیلسوف و الهی دان دانمار کی قرن ۱۹ میلادی است که به عنوان پدر فلسفه اگزیستانسیالیسم شناخته می شود. او تأکید ویژه ای بر فردیت، انتخاب آزاد، اضطراب و ایمان داشت. آثارش بیشتر به مسائل معنویت، اخلاق و رابطه انسان با خدا می پردازند. یکی از مفاهیم کلیدی او «جهش ایمان (Leap of Faith) «است که به

تصمیمی اشاره دارد که فرد برای پذیرش ایمان فراتر از استدلال منطقی می گیرد.از جمله آثار برجسته او می توان به ترس و لرز و یا این یا آن اشاره کرد. کی یر کگور معتقد بود که زندگی واقعی زمانی معنا پیدا می کند که فرد با بحرانهای وجودی خود به صورت اصیل مواجه شود.

پیر کلوسوفسکی: اندیشمند، مترجم و هنرمند فرانسوی است که در اندیشه ٔ فرانسوی قرن بیستم نقشی اساسی داشته است. تا کنون کتابی از وی به زبان فارسی ترجمه نشده است و کتاب مارکی شرور اولین اثری است که از این نویسنده ٔ فرانسوی به زبان فارسی برگردانده شده است او را نیچهشناسی سرشناس میدانستند؛ اما او بیش از سه دهه به تحقیق و مطالعه در باب آثار مارکی دوساد پرداخت.

**موریس بلانشو**: (زاده ۲۷ سپتامبر، ۱۹۰۷ – درگذشته ۲۰ فوریه، ۲۰۰۳) رمان نویس، نظریه پرداز ادبی، و فیلسوف فرانسوی بود.

**ریچارد فن کرافت ابینگ:** (۱۴ اوت ۱۸۴۰ – ۲۲ دسامبر ۱۹۰۲) یک روانپزشک و روانشناس جنسی اهل آلمان بود.

**فرانتس کافکا**: (زاده ۳ ژوئیه ۱۸۸۳ — درگذشته ۳ ژوئن ۱۹۲۴) یکی از بزرگترین نویسندگان آلمانیزبان در سده ۲۰ (میلادی) بود. آثار کافکا در زمره ٔ تأثیرگذارترین آثار در ادبیات غرب بهشمار میآیند.

**ویلیام بلیک**: (به انگلیسی: William Blake) (زاده ۱۷۵۷ – درگذشته ۱۸۲۷) شاعر و نقاش بریتانیایی و مبدع نوع جدیدی از شعر در زبان انگلیسی بود.

**شارل پیر بودلر**: (به فرانسوی: Charles Pierre Baudelaire) (۹ آوریل ۱۸۲۱–۳۱ اوت ۱۸۶۷) شاعر و نویسنده فرانسوی بود.

**ژول میشله:** مورخ قرن هجدهم میلادی اهل فرانسه بوده است. وی از مورخان بزرگ فرانسه و مردی آزادیخواه و روشنفکر بود همین روشن بینی و آزادیخواهی سبب شد که دو بار از تدریس وی در دانشکده جلوگیری کنند وی برای اولین بار واژه رنسانس را به کاربرد و آنرا کشف انسان وجهان نامید.

ژان – پل شارل ایمار ساز تر: (به فرانسوی: Jean-Paul Charles Aymard Sartre) (زاده ۲۱ ژوئن ۱۹۰۵ – درگذشته ۱۵ آوریل ۱۹۸۰) فیلسوف، اگزیستانسیالیست، رمان نویس، نمایش نامه نویس و منتقد فرانسوی بود. کارل گوستاو یونگ: (آلمانی: Carl Gustav Jung; زاده ۱۸۷۵ – درگذشته ۱۹۶۱) فیلسوف و روانپزشک اهل سوئیس بود که با فعالیتش در روانشناسی و ارائه نظریاتی تحت عنوان روانشناسی تحلیلی شناخته می شود. ویلیام وُردزوُرث: (به انگلیسی: William Wordsworth) (زاده ۲ آوریل ۱۷۷۰ – درگذشته ۲۳ آوریل ۱۸۵۰) شاعر بزرگ انگلیسی سبک رمانتیک، کسی که همراه با سمیوئل تیلور کولریج با انتشار مشترک «ترانههای غنایی» در سال ۱۷۹۸ به شروع دوران رمانتیک در ادبیات انگلیسی کمک کردند. مهم ترین اثر وردزورث را عموماً «پیش درآمد» می دانند.

جادوی سیاه: به طور سنتی به استفاده از قدرتهای مافوق طبیعی برای مقاصد شیطانی و خودخواه نظیر قتل یا سرقت گفته شده است. معمولاً لفظ جادوی سیاه توسط کسانی به کار میرود که این نوع جادوگری را تأیید نمی کنند. برخی به عنوان یک نظریه می گویند که تمام اشکال سحر و جادو محترم است و فرقی نمی کند فرد دنبال کدام نوع برود، بدون در نظر گرفتن رنگ (سفید، خاکستری یا سیاه). این دیدگاه به طور کلی مرتبط با شیطان پرستی است. معمولاً از یک نقطه مسیر سمت چپ دیده می شود؛ که

دقیقاً در تضاد با سحر و جادوی سفید است. همچنین در این نوع از جادو بیشتر از انواع طلسمات و با استفاده از اجساد و مواد مرده (گاهی نفرت انگیز و کثیف) مثل (خون، مو، پوست، مدفوع، ادرار، شراب و...) استفاده میشود. همچنین سحر و جادوی سیاه با سوء استفاده از مراسم مذهبی یا کتابهای آسمانی، غیبگویی و دیوشناسی مرتبط است.

آزتکها: یک تمدن آمریکای مرکزی را در مکزیک مرکزی شامل می شدند که دارای اسطوره بسیار غنی بودند. ازتکها: ازتکال به زبان خود آزتکها یعنی ناهواتل، در لغت به معنی افرادی است که از آزتلان (سرزمین افسانهای آزتکها) می آمدند. آزتکها خود را بیشتر مکزیکا صدا می کردند که از آن، امروزه نام کشور مکزیک مشتق شده است. در سال ۱۸۱۰، طبیعت شناس پروسی، الکساندر فون هولمبولدت، برای اولین بار لفظ مدرن آزتک را برای این تمدن یا ملّت، ابداع کرد. پایتخت آزتکها تنوشتیتلان نام داشت و از سال ۱۳۲۵ تا ۱۵۲۱ ودوازده نفر بر آن فرمانروایی کردند. پس از جنگهای خونین، در ۱۳ اوت ۱۵۲۱، آخرین حکمران آزتکها خود را تسلیم اسپانیاییها کرد.

تیلور کولریج: (زاده ۲۱ اکتبر ۱۷۷۲ – درگذشته ۲۵ جولای ۱۸۳۴) شاعر، منتقد ادبی سبک رمانتیک، و فیلسوف انگلیسی که به همراه دوستش ویلیام وردزورث یکی از بنیان گذاران مکتب رمانتیسم در انگلستان بود. کولریج بیشتر با دو اثر منظوم خود، دریانورد کهن و کوبلای خان، و همچنین اثر منثورش بیوگرافی ادبی، شناخته شدهاست. آثار نقدش بهخصوص در ارتباط با شکسپیر بسیار نافذ بود. همچنین، در معرفی فلسفه آرمان گرایی آلمان به فرهنگ انگلیسی کمک کرد و از طریق امرسون تأثیری مهم بر فلسفه ماوراءالطبیعه آمریکا داشتهاست. در تمام دوران بزرگسالی، از حملات شدید افسردگی و اضطراب رنج میبرد؛ گمان میرود او از اختلال دوقطبی رنج میبردهاست، اختلال روانی ای که در زمان او ناشناخته بود. کولریج بر آن شد تا درد خود را با افیون درمان کند که به اعتیاد انجامید.